
Die Kunst des heiteren Erkennens: 
Vom (Un-)Sinn des Lachens in der 
Forschungswerkstatt

Lisa Janotta (Universität Osnabrück)
Kirsten Sander (Hochschule Bremen)

4. Juli 2024
Lieber Andreas, liebes Auditorium,  
 
es ist leicht, zu lachen, wenn man kann. Und so manchen bleibt das Lachen im
Halse  stecken,  bierernst  wird  es  rasch,  auch  oder  insbesondere,  wenn  man
forscht. Und doch war uns gleich klar, dass Lachen und Erkennen die Themen
sind,  welche  sich  anlässlich  einer  Abschiedsringvorlesung  für  dich,  lieber
Andreas, quasi geradezu aufdrängen. Wer Andreas Hanses kennt, weiß, er lacht
gern.  Wer  jemals  mit  ihm  in  einer  Forschungswerkstatt  sitzen  durfte,  hat
erfahren, dass das Lachen dem gemeinsamen Sprechen über das Material, dem
Ringen um Erkenntnisbildung innerhalb einer Interpretationsgemeinschaft, eng
verbunden zu sein scheint. Doch wie gehören Lachen und forschendes Erkennen
zusammen? Ist das von Andreas Hanses über mehr als sechs Jahre geleitete DFG
Forschungsprojekt  zur  „Konstruktion  des  Sterbens“  womöglich  ein  Schlüssel
hierzu?  Was  verbirgt  sich  hinter  dieser  Kunst  des  heiteren  Erkennens  gerade
dann, wenn das Leben schwer wird, Endlichkeit erfahrbar wird?
Ist  Heiterkeit  im  Erkennen  etwas,  das  man  sich  angewöhnen  kann,  das  sich
womöglich erlernen lässt? Und: Muss man hierfür womöglich an der Uni Bremen
gewesen sein? In jedem Fall werden wir auch einen Bremer Wissenschaftler hier
gern zitieren. 
Woher  kommt  das  Lachen  und  wann  ist  es  ein  gutes,  wann  ein  störendes,
womöglich  „unangemessenes“  oder  gar  „diskreditierendes“  Lachen?  Anders
gesagt: Wie macht Lachen Sinn, wo es doch aus dem Unsinn zu kommen scheint?
Geht das überhaupt? 
1



Theodor  W.  Adorno  hatte  bereits  in  der  „Dialektik  der  Aufklärung“  eher  eine
negative Haltung zum Lachen, vor allem dem grundlosen Lachen gegenüber. 

„Gelacht  wird  darüber,  daß es  nichts  zu  lachen  gibt.  Allemal  begleitetLachen,  das  versöhnte  wie  das  schreckliche,  den  Augenblick,  da  eineFurcht vergeht. Es zeigt Befreiung an, sei es aus leiblicher Gefahr, sei esaus den Fängen der Logik.“ (Horkheimer/Adorno 2006: 149)
In seinem Seminar  „Zur Soziologie des Lachens“ vom Wintersemester 1964/65
wollte  er  mit  Studierenden  eine  „Typologie  des  Lachens“  erarbeiten.  Dabei
sollten  vorrangig  nicht  bestehende  Theorien  zum  Lachen  gelehrt  werden,
sondern  mittels  alltäglicher  Beobachtungen  und  studentischer  Schilderungen
neue  Erkenntnisse  erlangt  werden  können  (vgl.  Schörle  2003).  Es  ist  nicht
wirklich  überliefert,  was  in  diesem  Seminar  tatsächlich  gelang  und  ob  die
gefundenen Materialien gar zum Lachen selbst anregten.
 
Ein tieferer Blick in die Bücher macht schnell klar: Was Lachen ist, ist schwer zu
fassen. Vielleicht sagt das bereits etwas  über das Phänomen des Lachens aus,
dass es nicht als Ganzes, Einheitliches zu fassen ist. Man kann kaum von einer
Theorie  des  Lachens  sprechen.  Vielmehr  finden  wir  von  verschiedenen
Philosoph:innen und Soziolog:innen Einlassungen zum Lachen. Wir wollen uns
hier  mit  dir,  Andreas  und  mit  euch  und  Ihnen,  liebes  Auditorium,  auf  einen
theoriegeleiteten, aber vor allem lustvollen Spaziergang begeben. 
Unsere  vorgestellten  Überlegungen  überlagern  sich,  stehen  in  Widerspruch
zueinander  und  wir  werden  zu  keinem  rechten  Ende  kommen.  Unsere
Erkundungen  des  Lachens sind in  diesem  Sinne ein gewagtes,  vielleicht  auch
selbst lachhaftes Unterfangen, dessen Ende nur ein Witz sein kann. Es geht im
Folgenden  um  das  Unbehagen  der  Lächerlichkeit,  den  Zusammenhang  von
Lachen und Macht, das gefährliche Lachen, in welchem ein Kontrollverlust die
Ordnungen bedroht und dem Lachen, welches es uns ermöglicht, in Distanz zu
uns und dem oder den anderen zu kommen. Alles im allen geht es um die Frage:
Was und wie lässt sich im Lachen erkennen? 
In Kants „Kritik der Urteilskraft“ heißt es: 

„Es muß in allem, was ein lebhaftes erschütterndes Lachen erregen soll,etwas  Widersinniges  sein  (woran  also  der  Verstand  an  sich  keinWohlgefallen finden kann). Das Lachen ist ein Affekt aus der plötzlichen

2



Verwandlung einer  gespannten Erwartung in nichts.“  (Kant [1790] 1977:273)
Bleibt also nichts nach dem Lachen? Alles ist gleich und zugleich ganz anders. 
Nach dem Lachen, wenn wir uns beruhigt haben, unsere Körper, die Gesichter
wieder unlachend unter unserer Kontrolle sind, wir uns in der Sicherheit unserer
kritischen Vernunft wähnen, holen wir tief Luft und schauen uns verblüfft um. Wir
starten  mit  Überlegungen zum Unbehagen der  Lächerlichkeit,  dem Auslachen
und der Macht.

Unbehagen  der  Lächerlichkeit:  (Aus-)Lachen  und
Macht 
‚Wer den Schaden hat, braucht für den Spott nicht zu sorgen.‘ Im Folgen geht es
um  Lächerlichkeit,  um  unser  Unbehagen  mit  dem  Lachen,  aber  auch  um  die
Frage  der  Macht.  Wer  lacht  über  wen?  Und  was  bedeutet  dies  für  unsere
empirische Forschungspraxis?
Zunächst aber zur Frage: Warum lachen wir? Manch einer und manch eine wird
schon Zeugin geworden sein von der Bitte, einen Witz zu unterlassen.  ‚Darüber
lacht  man nicht.‘  Der  Witz  verachtet,  macht lächerlich,  stellt  bloß und macht
andere  und  Anderes  zum  Objekt  des  Gespötts.  Und  wie  oft  geht  es  in
sozialpädagogischen  Forschungsdaten  um  belastende  Erfahrungen,  um
Ausweglosigkeit, um Gewalt und strukturelle Ungerechtigkeit. Zurecht: Wird so
etwas lächerlich gemacht, sollten wir zurückschrecken. Und in der Tat − auch
Philosophen vor uns haderten mit dem Lachen und untersuchten es entlang der
Linie des Unbehagens mit der Lächerlichkeit. 
Allen voran Platon, vor allem in seinen früheren Schriften ein großer Skeptiker
des Lachens. Dieser legte Sokrates eine Anekdote  über Thales von Milet in den
Mund. Laut Friedemann Richert kursierte sie wohl schon „zu [Thales‘] Lebzeitenim 7./6. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung“:

„Wie auch den Thales, o Theodoros, als er, um die Sterne am Himmel zubeschauen, den Blick nach oben gerichtet in den Brunnen fiel, eine artigeund  witzige  thrakische  Magd  soll  verspottet  haben,  daß er,  was  amHimmel  wäre,  wohl  strebte  zu erfahren,  was aber  vor  ihm läge und zuseinen Füßen, ihm unbekannt bliebe.“ (Richert 2009: 23)
3



Folgen wir Richert, so gilt der weltliche Spott der thrakischen Magd hier nicht nur
dem armen Thales, sondern dem Philosophieren im Allgemeinen, das sich in den
praktischen  Fragen  des  Lebens  so  ungelenk  gibt  (vgl.  ebd.).  So  gesehen,  hat
Platon allen Grund, zu monieren: Darüber macht man keine Witze.
Dem  Philosophen  Joachim  Ritter  fallen  beim  Nachdenken  über  das  Lachen
Wilhelm Buschs zweifelhafte pädagogische Spottgeschichten ein. Ich zitiere: „Die
Dinge, die bei Busch geschehen, kennen mit wenigen Ausnahmen kein Beinahe
und keine Abschwächung. Ihr Ende ist schlimm, und es ist eindeutig. Der Mensch
ertrinkt  und  erfriert,  er  wird  zermahlen  und  er  verbrennt“  (Ritter  1993:  92f.).
Buschs simpler Paarreim drängt das Drama ins Lächerliche: 
    
  „Und hilflos und mit AngstgewimmerVerkohlt das arme Frauenzimmer. Hier sieht man ihre Trümmer rauchen, Der Rest ist nicht mehr zu gebrauchen.“ (ebd.: 93)
    
Es  ist  eine  einhellige  philosophische  Erkenntnis,  dass  das  Lachen  auf  die
Spannung  zwischen  der  guten  Ordnung und dem  Chaos;  dem  Gewollten  und
dem  Versagen  (vgl.  Bergson),  mithin  zwischen  Leben  und  Tod  (vgl.  Ritter)
reagiert. Der Lebensphilosoph Henri-Louis Bergson ergänzt: 

"Das Lachen ist mit einer gewissen Empfindungslosigkeit verbunden. [...]Stellen  Sie  sich  [...]  abseits,  betrachten  Sie  das  Leben  als  unbeteiligterZuschauer - und manches Drama verwandelt sich in eine Komödie. [...]“
(Bergson 1993: 34-35) 

Dass  wir  uns  und  unseren  Mitmenschen  so  erbarmungslos  die  Verletzlichkeit
vorhalten, macht uns als Menschen nicht unbedingt sympathisch. Henri Bergson
entlässt  uns  aber  nicht  mit  dem  schalen  Gefühl  angesichts  menschlicher
Unbarmherzigkeit,  sondern  sucht  nach  dem  Sinn  des  Lachens  als  einem  alle
Zeiten  überdauernden  Phänomen.  Er  argumentiert:  „Um  das  Lachen  zubestimmen, [...] müssen [wir] seine nützliche Funktion bestimmen, und das isteine soziale Funktion“  (Bergson 1993: 37).  Wir werden sehen, ob uns dies den
Menschen sympathischer macht.
Laut  Bergsons  Analyse  verlangt  die  Gesellschaft  von  den  Mitgliedern
Beweglichkeit.  Sie  sollen  sich  den  beständig  wechselnden  sozialen
Begebenheiten anpassen, handlungsfähig bleiben im fortwährenden Wandel der
Verhältnisse.  Warum dies so sei,  darauf gab Bergson seinerzeit  keine Antwort.
4



Eine  pädagogische Antwort  nach  dem  Warum lässt  assoziieren,  dass  der  sich
selbst  regulierende  und  sich  anpassende  Mensch  keiner  Fürsorge  und  keiner
weiteren Erziehung bedarf. Welch Entlastung für die Gemeinschaft! Wir müssen
allerdings feststellen, dass Menschen fortwährend „aus der Reihe [tanzen]“ (ebd.:
43). Dass sie nicht passen, dass sie nicht bemerken, wie sich der Wind gedreht
hat, dass sie quasi mechanisch an ihren Routinen festhalten, wo doch die Zeit
nach Fortschritt  ruft,  dass  sie die Nuancen des Angemessenen  verpassen und
sich danebenbenehmen.  Bergson sagt:  „Diese  Steifheit  ist  das Komische,  unddas Lachen ist ihre Strafe.“ (ebd.: 44) Und weiter: Dieses Lachen ist eine soziale
Geste. 

„Durch  die  Furcht,  die  [diese  Geste;  LJ/KS]  einflößt,  korrigiert  es  dasAusgefallene;  [das  Lachen;  LJ/KS]  sorgt  dafür,  dass  gewisseHandlungsweisen, die sich zu isolieren und einzuschläfern drohen, stetsbewusst  und  aufeinander  abgestimmt  bleiben,  kurz,  es  lockert  jedemechanische  Steifheit,  die  an  der  Oberfläche  des  sozialen  Körpersübriggeblieben sein könnte.“ (ebd.)
Und im Rückschluss auf die soziale Bedeutung schließt Bergson: 

„Das  wahrhaft  lebendige  Leben  darf  sich  nie  wiederholen.  Wo  eineWiederholung stattfindet,  [..]  da  vermuten  wir  immer einen  hinter  demLebendigen tätigen Mechanismus.“ (ebd.: 52)
Halten  wir  also  fest,  dass  wir  uns  mit  dem  Lachen  unserer  Menschlichkeit
versichern. Das Lachen markiert die Grenze dessen, was wir uns gegenseitig als
normal zugestehen. Es zeigt den Bereich auf, in dem jemand nicht mehr als ganz
anpassungs- und handlungsfähig markiert wird. Darin liegt auch die ganze Härte
der menschlichen, machtvollen Urteile. Nicht selten trifft das Lachen diejenige,
die als zu dick gilt. Den, der stottert. Die, die sich Essen auf die Kleidung kippt
und den, der stolpert. Ein solches Lachen ist nicht wohlmeinend und freundlich.
Und Sie werden an dieser Stelle wahrscheinlich zustimmen: Nein, sympathisch
ist dies ganz sicher nicht. 
Wir können es an dieser Stelle aber auch empirisch wenden und festhalten: Das
Lachen ist eine intuitive Reaktion auf den Bruch des Gewöhnlichen, mit dem, was
wir voneinander erwarten. Es zeigt uns, an welcher Stelle Menschen die Grenzen
zwischen normal und unnormal sehen.  Zwischen fähig und unfähig.  Zwischen
schön  und  hässlich  und  auch  zwischen  lebendig  und  tot.  Und  ja  −  diese
menschlichen Grenzziehungen sind machtvoll und allzu oft schmerzhaft für die,
die lächerlich gemacht und ausgeschlossen werden. Das Lachen aber heißt: Wir
5



kennen  diese  Regeln.  Auch  ganz  uneingestanden  spielen  wir  alle  mit  im
machtvollen Spiel dieser Reihen, aus denen man nicht heraus tanzen soll und
dieser Rahmen, aus denen wir nicht fallen oder gar springen sollen. Das Lachen
kann  uns  daher  als  Heuristik  dienen,  etwas  über  unser  implizites  Wissen  um
diese Grenzen zu lernen. 
Blicken wir in die Forschungswerkstatt. Folgen wir dieser Idee, so gilt es, nicht
nur das Lachen in unseren empirischen Daten zu analysieren, sondern auch uns
selbst während der Interpretation: Was ist es, das in unseren Daten oder auch in
unserer  Analyse  nicht  zu  ‚stimmen‘  scheint,  das  uns  provoziert  und uns  zum
Lachen bringt?
Bleiben wir noch einen Moment bei der Frage von Lächerlichkeit und Macht.
Dass die Grenze zwischen Normalem und Ausgeschlossenem, dem Vernünftigen
und dem Irren auf machtvolle Weise durch Lächerlichkeit markiert wird, bringt
uns  auch  Michel  Foucault  nah.  In  seinem  Werk  Wahnsinn  und  Gesellschaft
beschreibt  er  den  gesellschaftlichen  Umgang  mit  der  Figur  des  Narren  im
Mittelalter. Ich nehme Sie und euch mit auf diesen kleinen gedanklichen Umweg,
auf dem wir erkunden: Welchen Platz hat der Wahnsinn, welche Beziehung hat er
zur  Vernunft?  Ich  nehme  Sie  und  euch  mit  auf  ein  Narrenschiff.  Im  späten
Mittelalter  kultivierte  man  den  Versuch,  die  kranken,  unpassenden,  die  die
Mehrheitsgesellschaft  überfordernden Menschen aus dem alltäglichen Raum zu
verbannen.  Man  verlud  sie  auf  Schiffe,  übergab  sie  Schiffern  mit  Auftrag,  sie
soweit wie möglich hinweg zu bringen (vgl. Foucault 2022: 26). Diese tatsächliche
Praxis inspirierte nicht wenige literarische Schöpfungen in der Frührenaissance.
Foucault  beschreibt  die  literarische  Figur  der  Narrenschiffe  als  „starksymbolische Schiffe mit Geisteskranken auf der Suche nach ihrer Vernunft“ (ebd.:
27). Wir sprechen hier von einer Grenzpraxis zur Verdrängung des Wahnsinns, die
sich  ihrer  flüssigen  Durchlässigkeit  nur  halb  bewusst  ist.  Foucault  beschreibt
weiter:  „Wasser und Wahnsinn sind im Traum des abendländischen Menschenfür lange Zeit verbunden“ (ebd.: 29).
Der  Wahnsinn wird dabei  an die zweideutige  Figur  des Narren gebunden,  der
verlacht werden kann. Allerdings erhält er im kulturellen Bewusstsein einen ganz
spezifischen Platz: Er  „ist bald nicht mehr die vertraute und lächerliche Gestaltam Rande, sondern nimmt die Hauptrolle ein, als sei er im Besitz der Wahrheit“
(ebd.).  Der  Narr  wird  magisch  aufgeladen,  beinahe  zum  Sehnsuchtsort  der
Vernunft. Foucault weiter: 

6



„Die Vernunft kann keinen Wahnsinn feststellen, ohne sich selbst in denBesitzverhältnissen in Frage zu stellen. Die Unvernunft ist nicht außerhalbder Vernunft befindlich, sondern gerade in und von ihr umhüllt, [...].“ (ebd.:
351)

Wir  lernen:  Erst  durch  die  Markierung,  durch  den  symbolisch  hergestellten
Abstand,  gelingt  es  der  Vernunft,  sich  selbst  zu  verorten,  eine  Gestalt  zu
bekommen und ihr Terrain zu markieren. Wenngleich die Gefahr, in den Bereich
des Ungewissen hinein gezogen zu werden, auch durch die größte Anstrengung
nicht gebannt werden kann. 
Kommen wir also zurück auf den festen Boden, von dem wir nun wissen, dass
auch er nur ein Ufer ist, nah am Wasser und jederzeit von der Flut heimgesucht
werden  kann.  Kommen  wir  zurück  zum  klar  umgrenzten  Raum  der
Forschungswerkstatt. Stellen wir uns einen grünen Tee und ein paar Kekse in die
Mitte. 
Wie inspiriert dieser erste Bogen unsere Forschungspraxis? Ganz sicher werden
Sie  und  werdet  ihr  schon  allerlei  gedankliche  Bögen  um  Forschungsethik
gespannt haben. Ist es angemessen, über, neben, mit und trotz Forschungsdaten
zu lachen? Und wenn ja, über welche Daten? Wahrscheinlich werden wir uns aber
auch eingestehen müssen:  Über unser Lachen verfügen wir nicht immer. Daher
bleibt festzustellen: Das Lachen kann uns wichtige Spuren zeigen. Es ist unsere
intuitive Reaktion auf den Bruch des Gewöhnlichen. In der Rekonstruktion kann
es uns zeigen, wo diese Bruchlinien entlang verlaufen. 
Und nicht zuletzt, mit Blick auf Foucaults Überlegungen, können wir uns fragen,
wie  unsere  Beziehung  zu  dem  ist,  was  wir,  wenn  nicht  lächerlich,  so  doch
lachenswert finden: Es wäre eitel zu denken, wir würden uns lediglich über etwas
erheben.  Noch  einmal  Foucault:  „Die  Unvernunft  ist  nicht  außerhalb  derVernunft befindlich, sondern gerade in und von ihr umhüllt.“  (ebd.) Wir sollten
uns eingestehen, dass wir im Lachen allzu sehr zeigen, wie sehr wir Teil dessen
sind, das uns zum Lachen bringt, auch wenn wir es vielleicht gern auf Abstand
halten wollen. 

Lachen als Kontrollverlust
Und damit komme ich zum zweiten Teil. Wie bereits angedeutet: Auch wenn wir
wissen, dass man nicht lacht, wenn jemand vom Baum fällt − wir verfügen nicht
7



darüber,  ob es uns zum Lachen reizt,  nicht darüber,  wohin die Phantasie uns
trägt, ob wir uns die Fallende als verunglückte Schwalbe oder als Kartoffelsack
vorstellen.  Das Lachen ist ein doppelter Kontrollverlust − einerseits der Anlass
des Lachens; andererseits unsere körperliche Reaktion darauf.
Der  Philosoph  und  Soziologe  Helmut  Plessner  beobachtete  das  Lachen  in
phänomenologischer  Art,  auch  er  sammelte  und  untersuchte  Momente  des
Lachens und versuchte es in seiner alltäglichen Gestalt zu erfassen. Wenn Ihnen
und euch das Lachen bis jetzt noch nicht vergangen ist, so lassen Sie uns also
etwas  fröhlicher  weitermachen,  die  Welt  der  Verliese,  Anstalten  und
Geisterschiffe verlassen. Plessner eröffnet seine Suche ganz alltagsnah mit der
Frage der James-Langschen Affektlehre:  „Lacht man, weil man fröhlich ist, oder
ist man fröhlich, weil man lacht?“ Was hat es also mit den Anlässen des Lachens
auf sich − wie wichtig sind sie für das eigentliche Lachen? Können wir in jeder
Stimmung lachen oder müssen wir uns erst in Stimmung bringen, um zu lachen? 
Plessner macht uns mit diesen Gedanken das Lachen als ein durch und durch
leibliches Geschehen begreiflich.

„Wem das Herz im Leibe hüpft“,  so Plessner S. 120,  „weil  er eine froheBotschaft  bekommen  hat,  wer  freudig  überrascht  ist  durch  einunerwartetes Geschenk, wer lustig guter Dinge ist,  [...]  der kann lachen.Aber  sein  Lachen  ist  in  Wirklichkeit  Jubeln.  Es  ist  jenes  unbändigeAusschwingen  in  der  Stimme,  das  dem  allgemeinen  expansivenBewegungsdrang  der  freudigen  Bewegtheit  folgt.  Je  unerwarteter,  jeüberraschender  das  Freude  auslösende  Ereignis  kommt,  destoentfesselnder  wirkt  es.  Hat  man  es  [hingegen]  lange  und  mit  Sorgeerwartet, dann kann der Ausdruck der Freude auch ein ganz anderer sein.Haben wir dann überhaupt noch die Kraft, uns freuen zu können, so wirdes uns übermannen und zu Tränen rühren.“ 
Das Lachen ist − wie das Weinen − eine Entfesselung der freudigen Erwartung. Es
ist gebunden an unsere Haltung zur Welt. Wem das Herz bereits im Leibe hüpft,
der und die kann lachen. 
Das  Lachen  als  eine  Unbändigkeit,  reagiert  auf  die  Unordnung,  das
Überraschende  in  der  Welt.  Und  genau  das  wollen  wir,  sind  wir  nur  in  der
richtigen  Stimmung:  Wir  suchen  den  körperlichen  Kontrollverlust.  „Ein  seltenguter Witz, eine ungewöhnlich komische Situation, zwingt nicht nur zum Lachen,sie begeistert, sie ist ein Geschenk des Schicksals.“ (Plessner 1993: 121) Und doch
ergötzen wir uns nicht nur am fröhlichen Moment, sondern auch am Gegenteil.
8



„Wer sich etwa in Gefahr begibt, weil der den ‚Reiz auskosten‘ will“,  so Plessner
weiter (ebd.: 123), „der sucht die Ambivalenz des Kitzels. Wer die Zweideutigkeit,das  Lockere,  das  Schlüpfrige  liebt,  den  nimmt  der  Reiz  der  kitzligen  Dingegefangen.“ 
Plessner  führt  hier  den  Kitzel  als  eine  weitere  seelische  Regung  neben  dem
Lachen ein.  Er  definiert:  Die  Ambivalenz  des  Kitzels  bleibt  sinnlich  gebunden,
zum Beispiel  an die  „Sensation der Gefahr,  der zweideutigen Situation“ (ebd.:
125). Das  Lachen  hingegen  entfaltet  sich  dort,  wo  „die  Ambivalenz  zumDoppelsinn [wird], zur Mehrdeutigkeit des Komischen und des Witzes, zur nichtmehr zu bewältigenden Situation der  Verlegenheit  und der  Verzweiflung.“ Wir
lachen  über das Unverhältnismäßige. Das Gefangensein. Das Fallen. Im Lachen
akzeptieren wir die Ausweglosigkeit.
Mit  Plessner  können  wir  das  Lachen  als  einen  körperlichen,  einen  leiblichen
Kontrollverlust verstehen, der auf den Kontrollverlust meines oder eines anderen
Körpers  in  der  Welt  reagiert.  Werden  wir  schließlich  überwältigt,  bricht  das
Lachen aus uns heraus. Und doch reißt uns nicht jede Gefahr in den Jubel.

„Nur solche Grenzlagen reizen zum Lachen, die, ohne bedrohend zu sein,durch ihre Nichtbeantwortbarkeit es dem Menschen zugleich verwehren,ihrer Herr zu werden und mit ihnen etwas anzufangen.“ (ebd.: 170-171)
Mit  anderen  Worten:  Dieser  Kontrollverlust  sollte  sich  in  gewissen  Rahmen
halten. Wenn er so total ist, dass er meine Existenz bedroht, so habe ich nichts
mehr zu lachen. 
Kommen wir von hier aus also wieder zur Forschungswerkstatt. Einerseits ist die
Forschungswerkstatt ein handlungsentlasteter Raum, in dem wir uns künstlich
dumm,  oder  auch:  zu  Narren  machen.  Wir  stellen  uns  der  Welt  als  einem
ungelösten  Problem,  den  Fortlauf  des  Alltäglichen  betrachten  wir  als  etwas
Außergewöhnliches. Wonach suchen wir in unseren Daten? Das wissen wir oft zu
Anfang  unserer  Suche  nicht  so  recht  und  doch  können  wir  die
Unbeantwortbarkeit  dieser  Frage  zeitweise  gut  gelten  lassen.  In  der  von  der
Handlung  entlasteten  Forschung  muss  keine  Lösung  für  Probleme
sozialpädagogischer  Praxis  gefunden  werden.  Vielmehr  kann  die
Forschungswerkstatt einen Raum des Nicht-Verstehens eröffnen, wir versetzen
uns  künstlich  in  eine  Stimmung  der  Unbeantwortbarkeit,  und  gerade  diese
können die zum Verstehen und auch zum Antworten geneigten Forscher:innen
erheiternd finden, eben weil sie hier und an dieser Stelle keinerlei Antwort haben
und keine Lösung sehen.
9



Andererseits,  auch dieser  Rahmen hat einen Rahmen:  Wir  sind irgendwann in
zeitlicher  Not,  zu  einer  Erkenntnis  zu  kommen,  und  diese  kann  geradezu  zu
einem  Problem  mittlerer  existenzieller  Notwendigkeit  heranwachsen.  Die
existenzielle Not, ein Ergebnis zu liefern, wird gerade diejenigen mit befristeten
Arbeitsverträgen  und  am  Ende  ihrer  Befristungshöchstdauer  eher  den  Kopf
verlieren denn befreit lachend forschen lassen.
Weil das nicht lustig ist, komme ich lieber schnell auf Platon zurück, denn auch er
nahm  das  Lachen  unglaublich  ernst  −  so  ernst,  dass  er  es  aus  der  Akademie
verbannen  wollte  −  eine  Maxime,  der  sich  zumindest  sein  Schüler  Aristoteles
nicht beugen wollte. Aber ich will nicht abschweifen, also: zurück zu Platon. Das
Lachen  stellt  für  ihn  das  Gegenteil  des  kontrollierten,  disziplinierten  und
vernünftigen Weges zu Erkenntnis und Selbsterkenntnis dar. Sie erinnern sich an
die thrakische Magd, die  über den armen Thales von Milet lacht, wie er in die
Sterne blickend kopfüber im Brunnen versinkt.  Friedemann Richert  fragt sich,
warum die Magd dieser Anekdote ausgerechnet aus Thrakien kommen muss und
vermutet, dass hiermit ein Bogen zu Thrakien als Ursprung des Dionysos-Kultes
geschlagen  wird,  der  als  Ursprung  der  Komödie  gilt.  Die  Komödie  als  soziale
Form, lesen wir weiter,  „unterzieht jeglichen Ernst der Lächerlichkeit“  (Richert
2009: 25)  und es könnte keine größere Kluft zwischen dem  „aufgeklärten undvernünftigen Denken und der Komödie geben“ (ebd.). Die Komödie mache ohne
Scham und Kontrolle  „diejenigen lächerlich, die sich selbst nicht erkennen unddarum irrigerweise meinen, jemand zu sein, der sie in Wirklichkeit gar nicht sind“
(ebd.: 26). Wie gefährlich ist, glauben wir Platon, das Lachen als solches für die
Wahrheitssuchenden! Erst der spätere, vielleicht durch eigene Heiterkeit milder
gewordene Platon gesteht dem Lachen dann doch einen bildsamen Effekt zu, der
es zumindest für die Komödie als legitim erachtet:  Denn gerade der gebildete
Mensch müsse ja das Laster kennen, um sich von ihm zu distanzieren (vgl. ebd.:
28). 
Ich will von einigem Glück sprechen, dass Andreas es in der Forschungswerkstatt
so  gar  nicht  wie  in  der  platonischen  Akademie  hielt  und  wir  nicht  heimlich,
trotzdem und oder gar schamhaft lachten, sondern vielmehr durch sein Lachen
inspiriert  und  angesteckt  wurden,  uns  den  Wunderlichkeiten  der  Subjekte,
erstaunlichen  Bildungsprozessen  und professioneller  Unwissenheit  fröhlich zu
nähern.  Mit  Plessner  können  wir  hier  noch einmal  feststellen,  dass  dies  auch
durchaus  seinen  Sinn  hat.  Denn  erst,  wenn  wir  unseren  Leib  in  die  fröhliche
Erwartung des Erkennens versetzen, dann werden wir auch  überrascht werden
und wird die Erkenntnis uns aus unerwarteter Richtung vor den Latz springen. 
10



Lachen als Distanzierung 
Wir  kommen  zu  einer  weiteren  goldig  schimmernden  Sinnschicht,  die  dem
Lachen eigen zu sein scheint: Dem Lachen als Distanzierung. Lachen erhebt uns
von einer  Situation und löst diese Distanznahme zugleich auf.  Wir  lachen von
ganzem Herzen, Augen und Mund geöffnete Bezugnahme, leiblich-körperlicher
Untergang in das Gegebene, chancenlos,  sich dagegen zu wehren. Wie gelingt
und misslingt  es,  sich im Lachen  zu distanzieren,  sich die  Welt  vom Leibe zu
halten und womöglich geradewegs in sie hineinzugeraten?
Erneut Plessner mit der kürzesten Fassung dessen, worum es geht: 

„Nur wo ein Verstand ist, kann auch ein Herz sein.“ 
(Plessner (1941) 1982: 349) 

Es geht um nichts Geringeres als die Verbindung zwischen Herz und Verstand,
diese  gilt  es  zu  erkunden.  Was  geschieht  also  mit  uns,  wenn  wir  beben,
schluchzen, gackern, uns nicht halten können vor Lachen oder auch: im Weinen
zergehen, aufgelöst sind?
Wenden wir uns kurz dem für Plessner zentralen Grundbegriff der „exzentrischen
Positionalität“ (Plessner) zu: In Plessners Theorie der Gefühle bildet Lachen wie
Weinen einen der „beiden Flügel der Kategorie ‚exzentrischen Positionalität‘“ so
Joachim Fischer (2013: 275).
Während  „exzentrisch“  auf  der  einen  Seite  das  in  Abstand  zur  eigenen
Positionalität  gelangen,  die  Fähigkeit  des  Menschen  zur  Welt-  und
Selbstdistanzierung beschreibt,  wird auf der anderen Seite,  sozusagen auf der
Nachtseite  unseres  Daseins  die  Verrückung,  das  Entrücktwerden  und
Entzücktwerden,  insgesamt  das  Exzentrischwerden  (ebd.:  275) thematisiert.
Darin  gelangt  die  offene,  unfassbare  Welt  in  uns  ein  und  löst  eine  nicht
rationalzusteuernde emotionale Resonanz aus (vgl. Fischer ebd.).

Lachen  ist  „durchstimmende  Angesprochenheit  des  Menschen  alsGanzem“ (Plessner (1941) 1982: 349) – so Plessner. 
Lachen ist Körper, der gluckst und gurgelt. Wer lacht verliert kurz den Halt, ist
Körper, der sich sozusagen selbst ermächtigt, in einer kurzen und kurzweiligen
Freiheit  und  Leichtsinnigkeit,  fröhlich  in  Distanz  tretend  zu  den  Selbst-  und
Weltverhältnissen  überhaupt. Diejenige, die exzentrisch lacht, begreift, ohne zu
wissen,  er-greift  Distanz,  vielleicht  die  Flucht  vor  den  Verhältnissen  und  ist
11



zugleich gänzlich ergriffen, hineingezogen in die „unfassbar offene Welt“. Lachen
ist drum immer beides: Distanz und Resonanz.  
Wie geschieht uns, bzw. „Körper“ dieses? Was kitzelt so, dass wir lachen? Es liegt
nicht in der Natur der Sache und Lachen ist kein Reflex, sondern eine hochgradig
sinnbezogene, spezifisch menschliche Körperreaktion, die auf eine meist kleine,
aber sehr akute Krise des Geistes antwortet. Helmut Plessner: 
  „Gemeinsam  ist  Lachen  und  Weinen,  dass  sie  Antworten  auf  eineGrenzlage  sind  –  (sie  sind,  K.S.  &  L.J.)  Krisenreaktion  mitAntwortcharakter.“ (Plessner (1941) 1982: 378)
Etwas  gerät  in  den  Blick  der  heiteren  Forscherin, wird  absurd, „grenzlagig“,
verrückt,  überraschend freudvoll, einfach saukomisch! Was geht vor sich, wenn
den  sinnhaft  orientierten  Menschen  −  zumal  den  ernsthaft  Forschenden −
kurzfristig der Boden unter den Füßen weggezogen zu sein scheint und durch das
Lachen eine  „Krisenreaktion mit Antwortcharakter“ evoziert wird?  In der Krise
des  Geistes,  so  Plessner,  der  „unausgleichbare(n)  Mehrsinnigkeit  derAnknüpfungspunkte“  (Plessner, (1941) 1982: 378), springt der Körper sozusagen
kurzfristig ein, so dass sich das Gleichgewicht wiederherstellt, an welches wir uns
neu  sinnvoll  anschließen  können:  Die  Körperreaktion  Lachen  hat  einen
überzeugenden Antwortcharakter. 
Danke, Körper! 
In seinen  Überlegungen zu den  „Anlässen des Lachens“ widmet sich Plessner −
neben dem Witz, dem Scherz, der Verlegenheit, dem Kitzeln und Spielen − auch
der Komik eine Analyse, die uns für die Frage des heiteren Erkennens noch etwas
weiterführen kann. Er argumentiert für das Dazwischen des Komischen, was sich
weder  dem  Verstand  noch  dem  Gefühl  zuordnen  lässt.  Das  Viel-  und
Uneindeutige,  der  doppelte  Boden  des  Komischen,  „liegt  (..)  nicht  in  derrationalen Sphäre, er scheint nur in sie hinein“ (Plessner (1941) 1993: 145). 
Es lässt sich drum gar nicht so leicht klären, warum manche Menschen etwas
geradezu totwitzig finden und andere betreten schweigen. Die Gabe des Humors,
die  Entdeckung  des  Komischen  ist  kein  rational,  logisch  oder  ästhetischzu
vereindeutigender  Konflikt  zwischen  „wahr  und  falsch“  oder  „gut  und  böse“,
„schön  und  hässlich“  (vgl.  Plessner  (1941)  1993:  146).  Neben  dem
Widersprüchlichen,  Mehrsinnigen braucht es etwas Weiteres,  damit uns etwas
zum Lachen bringt: Plessner beschreibt es als Bindung oder auch Anziehung, die
12



in  einer  „distanzlosen  Sachverhaftung“  (Plessner  (1941)  1982:  345)  liegt. Die
Distanznahme im und durch das Lachen erfolgt gegen eine geradezu magische
Anziehung, die etwas auf uns ausübt. Ich zitiere Plessner: 
 

„Die  Ablösung,  die  im  Lachen  sich  anzeigt  –  im  Lachen  quittiert  derMensch die jeweilige Situation, d.h., er bestätigt sie und er durchbricht sie–  geschieht  gegen  einen  Widerstand.  Nur  dieser  Widerstand  erklärt  dieSpannung, die sich im Lachen löst und der wiederum ist auf die Bindungbezogen, welche die Situation auf den Mensch ausübt. Sie hält ihn fest undverwehrt ihm zugleich jede Möglichkeit der Anknüpfung. (..) Ambivalenz,Mehrdeutigkeit,  Mehrsinnigkeit,  Sinnüberkreuzung  sind  auf  diesenAntagonismus  zwischen  Bindung  und  Unbeantwortbarkeit  bezogen.“
(Plessner (1941) 1993: 171). 

 
Wenn  das  Mehrsinnige,  Unerklärliche  uns  gleichgültig  oder  völlig  fremd  und
unverständlich ist, lachen wir nicht, sondern harren der Dinge, die uns wieder in
vertrautes, sicheres Gelände bringen. 
Das  heißt  auch,  nicht  lachen  können,  wenn  andere  lachen,  schließt  aus  und
verweist auf die eigene Unverbundenheit mit dem, was allen anderen komisch
erscheint. Und das könnte auch heißen: Wer hermeneutisch forscht, hat viel zu
lachen.  Da  doch  hier  die  deutende  Einlassung  auf  per  se  fremde  Welten  das
Potential  besitzt,  die  Forschenden  hineinzuziehen,  sich  in  Einsichten  und
Hinsichten  verwickeln  zu  lassen  und  zugleich  durch  reflexive,  in  Distanz
bringende  Interpretationsschleifen,  deren  Mehrdeutigkeiten  in  den  Griff  zu
bekommen sind.  
Erneut, wir kichern bereita leise ob der vielen Fäden und Fädchen, Verwicklungen
und Schleifen, die sich in unseren Ausschweifungen finden: Was passiert in einer
Forschungswerkstatt, in der bei grünem Tee und guter Schokolade gelacht wird? 
Ganz  leichthin  gesagt:  Eine  Entlastung  von  der  Zumutung  der  Sinn-Ordnung
anderer Welten, die sich im Material, im Sprechen der anderen präsentieren, ein
in  Distanz  gehen  und  den  Resonanzen  des  Herzens  folgendes,  im  und  durch
Körper erfasstes Nicht-Begreifen, ein sich selbst in ein Verhältnis setzen zu den
Sinnhaftigkeiten  und  Widersinnigkeiten  des  Lebens  und  Erlebens,  der
Selbstdeutungen anderer,  in ihrer Positionalität verstrickten,  über diese selbst
hinaus  gehende  Subjekte,  ein  ganz  Hineingenommen,  Angesprochen  sein  in
einer  Situation und zugleich  eine  Distanznahme  hierzu,  eine  glucksende  oder

13



schallende ganz in und durch Körper ausgeatmete Loslösung von der Verhaftung,
von der Bindung, die das Unbeantwortete in uns erzeugt.
Liegt darin bereits Erkennen? Verstehe ich anderes, gar mehr, indem ich lache?
Wie gelingt es dem, was mich erheiterte, mich hineingezogen hat in die offene
Welt,  Erkenntnis abzugewinnen? Was braucht es,  um im Lachen zu erkennen?
Vermutlich das Nachdenken, Sprechen darüber, was es ist,  das was mich zum
Lachen brachte. Wäre es für die jeweilige Forschung selbst zu erkunden, was das
für  Sphären  und  Sinnsplitter  sind,  die  zum  Lachen  führen?  Oder  wäre  das
womöglich  ebenfalls  ein  lächerlicher  Versuch  einer  einseitigen  rationalen
Einhegung  des  Lachens,  der  nur  misslingen  kann?  Plessner  selbst  bleibt
skeptisch,  wie weit  unser  Erkennen hier  reichen kann. Seine tröstlichen Worte
hierzu: 

„Gäbe  es  für  die  Ambivalenz  des  Komischen  einen  adäquaten  underschöpfenden  begrifflichen  Ausdruck,  dann  wäre  dem  Komischen  dieEssenz [...] genommen. Zum Lachen ist es ja nur, weil wir nicht damit fertigwerden.“ (Plessner (1941) 1993: 144)
Verlassen  wir  nun  fröhlich  Helmut  Plessner  und  schweifen  zu  weiteren
gedanklichen Möglichkeiten, um mit dem Lachen erneut nicht wirklich fertig zu
werden. 
Der  Soziologe  Erving  Goffman  darf  an  dieser  Stelle  meines  Sprechens
selbstverständlich  nicht  fehlen,  lieber  Andreas!  Er  beschreibt  Lachen  als  eine
Modulationsform,  die  den  Sinnzusammenhang  einer  Situation  grundlegend
verändern  kann.  Lachen  transformiert  das,  was  die  Teilnehmer:innen  einer
Situation  als  wirklich  verstehen.  Für  die  Forscher:innen  einer
Forschungswerkstatt hat Goffman einen wichtigen Hinweis: 
  „Man kann sich mit zwei  Seiten des Vorgangs beschäftigen. Eine ist dieinnerste Schicht, in der sich ein dramatisches Geschehen abspielen kann,das den Beteiligten gefangen nimmt. Die andere ist die äußerste Schicht,gewissermaßen der Rand des Rahmens, der uns sagt, welchen Status dasganze eigentlich in der  äußeren Welt hat, wie kompliziert die Schichtungnach innen sei.“  (Goffman (1977) 1996 : 96)
 
Im Lachen verändert sich der soziale Status des Gesagten, Gehörten, Gesehenen.
Im Rahmen einer  Interpretationssituation  wird das Material  bereits  durch das
gemeinsame Sprechen über den Text moduliert, durch das Lachen entsteht eine
14



weitere äußere Rahmenschicht. Liegt hierin ein Potential der Erkenntnisbildung
zu der Frage, welchen Status das Ganze, hier die Forschungsdaten, eigentlich in
der  Welt  hat?  Die  Verschiebungen  oder  im  ursprünglichen  Wortsinn  Humor:
stattfindende Verflüssigungen  sozialer  Wirklichkeit  sind –  diese  These sei  hier
gewagt – für das Erkennen dessen, was die  „innerste Schicht“, das womöglich
„dramatische  Geschehen“,  welches  „die  Beteiligten  gefangen  nimmt“,
mindestens hilfreich.
 
In  der  Goffman‘schen  Analyse  wird  gelacht,  weil  etwas  plötzlich  „aus  dem
Rahmen fällt“ und eine neue Rahmung der Situation erforderlich wird. Es geht
um  das  meist  sehr  erfolgreiche  Bemühen  aller  Beteiligten,  durch  das  Lachen
einen reibungslosen Ablauf einer Situation zu erreichen. Das Komische entsteht
insbesondere auch dann, wenn zwei,  nicht miteinander zu verbindende, völlig
inkompatiblen Rahmungen gleichzeitig erhalten bleiben. 
Der  Meister  dieser  Komik schlechthin ist  – wer wüsste es besser  als  du,  lieber
Andreas  –  Loriot  (vgl.  Kotthoff  2024:  225ff.).  Wir  sagen  nur:  Zwei  sich  fremde
Herren sitzen ohne Wasser in einer Badewanne:

Müller-Lüdenscheidt: „Die Ente bleibt draußen!“
Kloebner: „Herr Müller-Lüdenscheidt, ich bade immer mit dieser Ente.“
Müller-Lüdenscheidt: „Nicht mit mir.“
Kloebner: „Ich kenne Sie ja erst seit heute.“
Müller-Lüdenscheidt: „Wenn Sie die Ente hereinlassen, lasse ich das Wasser 
heraus.“
Kloebner: „Das sind wohl die Erpressermethoden Ihrer Gangsterfirma.“
Müller-Lüdenscheidt: „Herr Doktor Kloebner!“
Kloebner: „Herr Müller-Lüdenscheidt!“
Müller-Lüdenscheidt: „Akademiker wollen Sie sein? Ha.“
Kloebner: „Also, was ist jetzt?“
Müller-Lüdenscheidt: „Ich lasse das Wasser heraus, wenn Sie die Ente 
hereinlassen.“
Kloebner: „Ich nehme meine Ente herein.“
Müller-Lüdenscheidt: „Wo ist der Stöpsel?“
Kloebner: „Sie sitzen drauf. Wissen Sie eigentlich, dass viele Menschen 
überhaupt kein Bad besitzen?“
Müller-Lüdenscheidt: „Ach, Sozi sind Sie wohl auch noch?“
Kloebner: „Herr Müller-Lüdenscheidt!“
Müller-Lüdenscheidt: „Herr Doktor Kloebner! Also lassen Sie die Ente in 
Gottes Namen herein.“

15



Kloebner: „Nein, mit Ihnen teilt meine Ente das Wasser nicht.“ (Loriot (1978) 
2007)

Ich fasse den Wasserstand unserer Fremdwanne zusammen: 
Lachen  als  Distanzierung  ist  auch  immer  eine  Form  der  situativen  und
hochgradig spontanen Einlassung, der Resonanzklänge des Herzens,  mit der –
wenn  man  sich  im  Lachen  versteht,  was  sich  –  so  Plessner  –  „aus  derZugewandtheit  des  Lachenden  zur  Gemeinschaft  erklär(t),  da  er  Mitlachenbraucht,  um seines Lachens ganz froh zu werden“  (Plessner  (1941)  1993:  175)
− ein gemeinsames, die Welt anders begreifendes Verständnis erzeugen lässt, ein
spontanes,  zunächst  nur  vorrübergehendes  Gleichgewicht  in der  Sinnordnung
der Anwesenden hergestellt werden kann. Der durch die sich ihm offenbarende
„unausgleichbare  Mehrsinnigkeit“  erfasste  „Geist  in  Krise“  wird  im  sich
schüttelnden  Körper  sichtbar,  dem  Ergriffen  sein,  dem  Herausplatzen.  Er
beruhigt  sich  sozusagen  im  und  durch  Lachen,  und  findet  ein  neues
Gleichgewicht,  vielleicht  auch  eine  neue  Möglichkeit  der  Anknüpfung  an  eine
Sinnordnung. 
Der Bremer Kulturwissenschaftler und Komikforscher Rainer Stollmann fasst es
wunderbar so zusammen: 

„Lachen  ist  die  Nichtanerkennung  der  Zusammenhangslosigkeit  oderSinnlosigkeit.  Es  ist  das  Beharren  auf  Zusammenhang,  auch  wenn  vieloder alles dagegen spricht.“ (Stollmann 1997: 65)

Ausblick
Ein vorläufiger Schluss: Was können wir  über das Lachen, was können wir auch
mit Lachen erkennen? Gibt es eine Kunst des heiteren Erkennens oder macht es
überhaupt  Sinn,  dass  wir  uns  mit  dem  Lachen  in  der  Forschung
auseinandersetzen? 
Wenn sogar der eingangs zitierte kluge Denker Adorno in seinen seminaristischen
Übungen vermutlich scheiterte, bleibt das Unterfangen, das Lachen in Vernunft
und Methode zu erkennen, ein Wagnis. Was aber bringt uns das ganz praktische
Lachen  im  Versuch  um  seriöse,  intersubjektiv  nachvollziehbar  Forschung,  die
sich ganz sicher nicht lächerlich machen will?
16



Von unserem  Umherschweifen  durch  das  philosophische  und  soziologische
Gelände nehmen Sie,  nehmt ihr,  vielleicht  mit,  dass dem Lachen der  Zug des
machtvollen Lächerlich-Machens anhängt. Dass es uns also anzeigt, wo etwas die
gute Ordnung und das Feld des Erwarteten verlässt. Es ist ein Kontrollverlust, der
uns  bebend  mitnimmt  in  die  Einsicht  der  unkontrollierbaren  Welt.  Mit  dieser
Erkenntnis in unsere Daten zu blicken, zeigt uns, dass Lachen die nötige Distanz
zu unseren Forschungsdaten schafft und somit recht eigentlich als  Bedingung
der  Erkenntnis  scheint.  Mit  dem  forschenden  Lachen  könnte  eine  kleine,
befreiende  Subversion einhergehen,  die  anderes  in  den  Daten  zum  Vorschein
bringt,  das  Dahinterliegende, Versteckte,  welches  den  herrschenden  und
offiziellen  Wirklichkeiten  verborgen  bleibt,  ihnen  vielleicht  sogar
widerspricht. Das  wäre  eine  wahrhaftige  Erkenntnis:  Wenn  sich  das
Ausgegrenzte, Tabuisierte, Unterdrückte in das Licht der Wahrheit hervorlachen
ließe! 
Aber von solcherlei methodischer Technokratie sind wir mit dir, lieber Andreas,
selbstredend  ganz  weit  entfernt.  Wir  bleiben  dem  Diktum,  dass  jeglicher
Methodenzwang zur ernsthaften Selbstverdummung führen kann, treu. Und es
wäre doch in der Tat lachhaft, zu meinen, man könne beim sich Hinschmeißen
vor  Lachen,  in  diesem  Momentum  einer  zum  Abgrund  ziehenden  körperlich-
leiblichen  Bewegung,  eine  kühle,  methodisch  abgesicherte  erkenntnisleitende
Übersicht gewinnen.  
Bleiben wir also bescheiden und größenwahnsinnig zugleich, ganz wie es sich für
Lachforscher:innen gehört. Weinen wir dem Lachen mit Andreas einige Tränen
nach  und  sind  doch  fröhlich,  uns  mit  dir,  lieber  Andreas,  über  deine  neuen
baldigen  Freiheiten  zu  freuen.  Es  bleibt  ein  verheißungsvolles  Rätsel,  auf  die
erhebenden Stunden in der Forschungswerkstatt zurück zu schauen: Was − um
alle Welt − nur war so ungemein erheiternd? 
Und wir hoffen natürlich sehr, einfach um uns unserer selbst in den zerfließenden
Gedankenströmen zu versichern, in Rekurs auf Odo Marquart (1993: 15), dass das
Lachen nicht, 

„das Störende gegenüber der Vernunft“ ist, sondern vielmehr Zitat:  „derModellfall  dessen,  was  Vernunft  ist,  denn  die  Vernunft  -  die  merkendeVernunft - macht just dasselbe. Nämlich, bemerken dessen, was auch nochist,  noch  dazugehört;  also:  mehr  sehen  und  überblicken  als  derUnvernünftige“ 
17



Bleiben wir dann auch weiterhin ganz entgegen der allgemeinen Auffassung der
nüchternen und stets ernsten akademischen Vernunft höchst vernünftig, lachen
und  weinen  wir  mit  Leib  und  Seele  zu  allem,  „was  auch  noch  ist,  noch
dazugehört.“ Das wünschen wir dir und uns allen hier, ganz im Ernst. 
  
Wir werden das ganz besondere Lachen mit dir, lieber Andreas, schlicht nicht zu
fassen bekommen. Es ist ein liminales, gleichsam geheimnisvolles Ereignis. 
In diesem Sinne wünschen wir dir ganz herzlich, einen wundervollen Übergang in
andere, außeruniversitäre Heiterkeiten, eine lachende Transformation mit ganz
eigenen Erkenntnissen. 
Vielen Dank für eure und Ihre Aufmerksamkeit! 

18



Literatur
Bergson,  Henri  (1993)  [1900]:  Lachen  (Auszug).  In:  Dietzsch,  Steffen  (Hrsg.),
Luzifer lacht. Reclam Leipzig, S. 33-69.
Dietzsch,  Steffen, Marquard, Odo (1993): Einleitung. "Das Lachen ist die kleine
Theodizee." Odo Marquard im Gespräch mit Steffen Dietzsch In: Dietzsch, Steffen
(Hrsg.), Luzifer lacht. Reclam Leipzig, S. 8-21.
  
Foucault, Michel (2022) [1961]: Wahnsinn und Gesellschaft: eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft. 25. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Goffman, Erving (1996) [1977]: Rahmenanalyse. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Horkheimer,  Max;  Adorno, Theodor W. (2006) [1944]:  Dialektik  der  Aufklärung.
Philosophische Fragmente. Frankfurt am Main: Fischer Wissenschaft. 
Kant, Imanuel (1790) [1977]: Werke in zwölf Bänden. Band 10, Frankfurt am Main:
Fischer Wissenschaft. 
Kotthoff, Helga (2024): Loriot, sein elaborierter Code, Gender und die Komik der
Seitenkicks.  In:  Bers,  Anna;  Hillebrandt,  Claudia  (Hrsg.),  Loriot  und  die
Bundesrepublik.  Berlin,  Boston:  De  Gruyter,  S.  221-236.
https://doi.org/10.1515/9783111004099-017
Loriot: (2007): Herren im Bad und sechs andere dramatische Geschichten. Zürich:
Diogenes
Marquart,  Odo  (1993):  Einleitung.  Das  Lachen  ist  die  kleine  Theodizee.  Ode
Marquart im Gespräch mit Steffen Dietzsch. In: Dietzsch, Steffen (Hrsg.), Luzifer
lacht. Reclam Leipzig, S. 8-21.
Plessner, Helmut (1993) [1941]: Anlässe des Lachens. In: Dietzsch, Steffen (Hrsg.),
Luzifer lacht. Reclam Leipzig, S. 119-175.
Plessner,  Helmut  (1982)  [1941]:  Lachen  und  Weinen.  Eine  Untersuchung  der
Grenzen  men-  schlichen  Verhalten.  In:  Ders.,  Gesammelte  Schriften  Bd.  VII,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 201-387.
19



Plessner, Helmut (1940): Das Problem vom Lachen und Weinen. Tijdschrift Voor
Philosophie,  2(2/3),  317–384.  Abgerufen  am  23.06.24:
http://www.jstor.org/stable/40878780
  
Richert,  Friedemann  (2009):  Kleine Geistesgeschichte des Lachens.  Darmstadt:
WBG.
Ritter,  Joachim  (1993)  [1940]:  Über  das  Lachen.  In:  Dietzsch,  Steffen  (Hrsg.),
Luzifer lacht. Reclam Leipzig, S. 92-118.
Schörle, Eckart (2003): Das Lach-Seminar. Anmerkungen zu Theorie und Praxis
bei Adorno. WerkstattGeschichte 35, Ergebnisse Verlag, Hamburg, S. 99-108.
Stollmann, Rainer (1997): Groteske der Aufklärung. Studien zu Natur und Kultur
des Lachens. Stuttgart: M und P, Verlag für Wissenschaft und Forschung.

20


	Die Kunst des heiteren Erkennens: Vom (Un-)Sinn des Lachens in der Forschungswerkstatt
	Lisa Janotta (Universität Osnabrück) Kirsten Sander (Hochschule Bremen)
	Unbehagen der Lächerlichkeit: (Aus-)Lachen und Macht
	Lachen als Kontrollverlust
	Lachen als Distanzierung
	Ausblick
	Literatur


