Die Kunst des heiteren Erkennens:
Vom (Un-)Sinn des Lachens in der
Forschungswerkstatt

Lisa Janotta (Universitat Osnabruck)
Kirsten Sander (Hochschule Bremen)

4. Juli 2024

Lieber Andreas, liebes Auditorium,

es ist leicht, zu lachen, wenn man kann. Und so manchen bleibt das Lachen im
Halse stecken, bierernst wird es rasch, auch oder insbesondere, wenn man
forscht. Und doch war uns gleich klar, dass Lachen und Erkennen die Themen
sind, welche sich anlasslich einer Abschiedsringvorlesung fur dich, lieber
Andreas, quasi geradezu aufdrangen. Wer Andreas Hanses kennt, weil3, er lacht
gern. Wer jemals mit ihm in einer Forschungswerkstatt sitzen durfte, hat
erfahren, dass das Lachen dem gemeinsamen Sprechen Uiber das Material, dem
Ringen um Erkenntnisbildung innerhalb einer Interpretationsgemeinschaft, eng
verbunden zu sein scheint. Doch wie gehéren Lachen und forschendes Erkennen
zusammen? Ist das von Andreas Hanses liber mehr als sechs Jahre geleitete DFG
Forschungsprojekt zur ,Konstruktion des Sterbens“ womoglich ein Schlussel
hierzu? Was verbirgt sich hinter dieser Kunst des heiteren Erkennens gerade
dann, wenn das Leben schwer wird, Endlichkeit erfahrbar wird?

Ist Heiterkeit im Erkennen etwas, das man sich angewohnen kann, das sich
womoglich erlernen lasst? Und: Muss man hierflir womoglich an der Uni Bremen
gewesen sein? In jedem Fall werden wir auch einen Bremer Wissenschaftler hier
gern zitieren.

Woher kommt das Lachen und wann ist es ein gutes, wann ein storendes,
womoglich ,,unangemessenes” oder gar ,diskreditierendes“ Lachen? Anders
gesagt: Wie macht Lachen Sinn, wo es doch aus dem Unsinn zu kommen scheint?
Geht das Uberhaupt?



Theodor W. Adorno hatte bereits in der ,Dialektik der Aufklarung“ eher eine
negative Haltung zum Lachen, vor allem dem grundlosen Lachen gegenliber.

»Gelacht wird dariiber, dall es nichts zu lachen gibt. Allemal begleitet
Lachen, das verséhnte wie das schreckliche, den Augenblick, da eine
Furcht vergeht. Es zeigt Befreiung an, sei es aus leiblicher Gefahr, sei es
aus den Fangen der Logik.“(Horkheimer/Adorno 2006: 149)

In seinem Seminar ,Zur Soziologie des Lachens“ vom Wintersemester 1964/65
wollte er mit Studierenden eine ,Typologie des Lachens“ erarbeiten. Dabei
sollten vorrangig nicht bestehende Theorien zum Lachen gelehrt werden,
sondern mittels alltaglicher Beobachtungen und studentischer Schilderungen
neue Erkenntnisse erlangt werden konnen (vgl. Schorle 2003). Es ist nicht
wirklich Uberliefert, was in diesem Seminar tatsachlich gelang und ob die
gefundenen Materialien gar zum Lachen selbst anregten.

Ein tieferer Blick in die Blicher macht schnell klar: Was Lachen ist, ist schwer zu
fassen. Vielleicht sagt das bereits etwas Uiber das Phanomen des Lachens aus,
dass es nicht als Ganzes, Einheitliches zu fassen ist. Man kann kaum von einer
Theorie des Lachens sprechen. Vielmehr finden wir von verschiedenen
Philosoph:innen und Soziolog:innen Einlassungen zum Lachen. Wir wollen uns
hier mit dir, Andreas und mit euch und Ihnen, liebes Auditorium, auf einen
theoriegeleiteten, aber vor allem lustvollen Spaziergang begeben.

Unsere vorgestellten Uberlegungen Uberlagern sich, stehen in Widerspruch
zueinander und wir werden zu keinem rechten Ende kommen. Unsere
Erkundungen des Lachens sind in diesem Sinne ein gewagtes, vielleicht auch
selbst lachhaftes Unterfangen, dessen Ende nur ein Witz sein kann. Es geht im
Folgenden um das Unbehagen der Lacherlichkeit, den Zusammenhang von
Lachen und Macht, das gefahrliche Lachen, in welchem ein Kontrollverlust die
Ordnungen bedroht und dem Lachen, welches es uns ermoglicht, in Distanz zu
uns und dem oder den anderen zu kommen. Alles im allen geht es um die Frage:
Was und wie lasst sich im Lachen erkennen?

In Kants ,,Kritik der Urteilskraft” heil3t es:

»~Es mul8 in allem, was ein lebhaftes erschiitterndes Lachen erregen soll,
etwas Widersinniges sein (woran also der Verstand an sich kein
Wohlgefallen finden kann). Das Lachen ist ein Affekt aus der plétzlichen



Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts.“ (Kant [1790] 1977:
273)

Bleibt also nichts nach dem Lachen? Alles ist gleich und zugleich ganz anders.

Nach dem Lachen, wenn wir uns beruhigt haben, unsere Korper, die Gesichter
wieder unlachend unter unserer Kontrolle sind, wir uns in der Sicherheit unserer
kritischen Vernunft wahnen, holen wir tief Luft und schauen uns verbliufft um. Wir
starten mit Uberlegungen zum Unbehagen der Lacherlichkeit, dem Auslachen
und der Macht.

Unbehagen der Lacherlichkeit: (Aus-)Lachen und
Macht

,Wer den Schaden hat, braucht fiir den Spott nicht zu sorgen.‘ Im Folgen geht es
um Lacherlichkeit, um unser Unbehagen mit dem Lachen, aber auch um die
Frage der Macht. Wer lacht uber wen? Und was bedeutet dies fiir unsere
empirische Forschungspraxis?

Zunachst aber zur Frage: Warum lachen wir? Manch einer und manch eine wird
schon Zeugin geworden sein von der Bitte, einen Witz zu unterlassen. ,Dartiber
lacht man nicht.* Der Witz verachtet, macht lacherlich, stellt blo und macht
andere und Anderes zum Objekt des Gespodtts. Und wie oft geht es in
sozialpadagogischen Forschungsdaten um belastende Erfahrungen, um
Ausweglosigkeit, um Gewalt und strukturelle Ungerechtigkeit. Zurecht: Wird so
etwas lacherlich gemacht, sollten wir zurtickschrecken. Und in der Tat — auch
Philosophen vor uns haderten mit dem Lachen und untersuchten es entlang der
Linie des Unbehagens mit der Lacherlichkeit.

Allen voran Platon, vor allem in seinen friiheren Schriften ein grofRer Skeptiker
des Lachens. Dieser legte Sokrates eine Anekdote uber Thales von Milet in den
Mund. Laut Friedemann Richert kursierte sie wohl schon ,,zu [Thales‘] Lebzeiten
im 7./6. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung*:

»Wie auch den Thales, o Theodoros, als er, um die Sterne am Himmel zu
beschauen, den Blick nach oben gerichtet in den Brunnen fiel, eine artige
und witzige thrakische Magd soll verspottet haben, dal3 er, was am
Himmel ware, wohl strebte zu erfahren, was aber vor ihm lage und zu
seinen Fiilsen, ihm unbekannt bliebe. “ (Richert 2009: 23)



Folgen wir Richert, so gilt der weltliche Spott der thrakischen Magd hier nicht nur
dem armen Thales, sondern dem Philosophieren im Allgemeinen, das sich in den
praktischen Fragen des Lebens so ungelenk gibt (vgl. ebd.). So gesehen, hat
Platon allen Grund, zu monieren: Dartiiber macht man keine Witze.

Dem Philosophen Joachim Ritter fallen beim Nachdenken Uber das Lachen
Wilhelm Buschs zweifelhafte padagogische Spottgeschichten ein. Ich zitiere: ,Die
Dinge, die bei Busch geschehen, kennen mit wenigen Ausnahmen kein Beinahe
und keine Abschwachung. Ihr Ende ist schlimm, und es ist eindeutig. Der Mensch
ertrinkt und erfriert, er wird zermahlen und er verbrennt® (Ritter 1993: 92f.).
Buschs simpler Paarreim drangt das Drama ins Lacherliche:

»Und hilflos und mit Angstgewimmer

Verkohlt das arme Frauenzimmer.

Hier sieht man ihre Triimmer rauchen,

Der Rest ist nicht mehr zu gebrauchen. “(ebd.: 93)

Es ist eine einhellige philosophische Erkenntnis, dass das Lachen auf die
Spannung zwischen der guten Ordnung und dem Chaos; dem Gewollten und
dem Versagen (vgl. Bergson), mithin zwischen Leben und Tod (vgl. Ritter)
reagiert. Der Lebensphilosoph Henri-Louis Bergson erganzt:

"Das Lachen ist mit einer gewissen Empfindungslosigkeit verbunden. |[...]
Stellen Sie sich [...] abseits, betrachten Sie das Leben als unbeteiligter
Zuschauer - und manches Drama verwandelt sich in eine Komadie. [...]“
(Bergson 1993: 34-35)

Dass wir uns und unseren Mitmenschen so erbarmungslos die Verletzlichkeit
vorhalten, macht uns als Menschen nicht unbedingt sympathisch. Henri Bergson
entlasst uns aber nicht mit dem schalen Gefuhl angesichts menschlicher
Unbarmherzigkeit, sondern sucht nach dem Sinn des Lachens als einem alle
Zeiten uberdauernden Phanomen. Er argumentiert: ,Um das Lachen zu
bestimmen, [...] miissen [wir] seine niitzliche Funktion bestimmen, und das ist
eine soziale Funktion“ (Bergson 1993: 37). Wir werden sehen, ob uns dies den
Menschen sympathischer macht.

Laut Bergsons Analyse verlangt die Gesellschaft von den Mitgliedern
Beweglichkeit. Sie sollen sich den bestandig wechselnden sozialen
Begebenheiten anpassen, handlungsfahig bleiben im fortwahrenden Wandel der
Verhaltnisse. Warum dies so sei, darauf gab Bergson seinerzeit keine Antwort.
4



Eine padagogische Antwort nach dem Warum lasst assoziieren, dass der sich
selbst regulierende und sich anpassende Mensch keiner Firsorge und keiner
weiteren Erziehung bedarf. Welch Entlastung fur die Gemeinschaft! Wir mussen
allerdings feststellen, dass Menschen fortwahrend ,,aus der Reihe [tanzen]* (ebd.:
43). Dass sie nicht passen, dass sie nicht bemerken, wie sich der Wind gedreht
hat, dass sie quasi mechanisch an ihren Routinen festhalten, wo doch die Zeit
nach Fortschritt ruft, dass sie die Nuancen des Angemessenen verpassen und
sich danebenbenehmen. Bergson sagt: ,Diese Steifheit ist das Komische, und
das Lachen ist ihre Strafe.“ (ebd.: 44) Und weiter: Dieses Lachen ist eine soziale
Geste.

»,Durch die Furcht, die [diese Geste; LJ/KS] einflol3t, korrigiert es das
Ausgefallene; [das Lachen; LJ/KS] sorgt dafiir, dass gewisse
Handlungsweisen, die sich zu isolieren und einzuschlafern drohen, stets
bewusst und aufeinander abgestimmt bleiben, kurz, es lockert jede
mechanische Steifheit, die an der Oberflache des sozialen Korpers
libriggeblieben sein konnte.“(ebd.)

Und im Rickschluss auf die soziale Bedeutung schliefl3t Bergson:

»,Das wahrhaft lebendige Leben darf sich nie wiederholen. Wo eine
Wiederholung stattfindet, [..] da vermuten wir immer einen hinter dem
Lebendigen tatigen Mechanismus.“(ebd.: 52)

Halten wir also fest, dass wir uns mit dem Lachen unserer Menschlichkeit
versichern. Das Lachen markiert die Grenze dessen, was wir uns gegenseitig als
normal zugestehen. Es zeigt den Bereich auf, in dem jemand nicht mehr als ganz
anpassungs- und handlungsfahig markiert wird. Darin liegt auch die ganze Harte
der menschlichen, machtvollen Urteile. Nicht selten trifft das Lachen diejenige,
die als zu dick gilt. Den, der stottert. Die, die sich Essen auf die Kleidung kippt
und den, der stolpert. Ein solches Lachen ist nicht wohlmeinend und freundlich.
Und Sie werden an dieser Stelle wahrscheinlich zustimmen: Nein, sympathisch
ist dies ganz sicher nicht.

Wir kdnnen es an dieser Stelle aber auch empirisch wenden und festhalten: Das
Lachen ist eine intuitive Reaktion auf den Bruch des Gewohnlichen, mit dem, was
wir voneinander erwarten. Es zeigt uns, an welcher Stelle Menschen die Grenzen
zwischen normal und unnormal sehen. Zwischen fahig und unfahig. Zwischen
schon und hasslich und auch zwischen lebendig und tot. Und ja - diese
menschlichen Grenzziehungen sind machtvoll und allzu oft schmerzhaft fur die,
die lacherlich gemacht und ausgeschlossen werden. Das Lachen aber heifRt: Wir

5



kennen diese Regeln. Auch ganz uneingestanden spielen wir alle mit im
machtvollen Spiel dieser Reihen, aus denen man nicht heraus tanzen soll und
dieser Rahmen, aus denen wir nicht fallen oder gar springen sollen. Das Lachen
kann uns daher als Heuristik dienen, etwas uber unser implizites Wissen um
diese Grenzen zu lernen.

Blicken wir in die Forschungswerkstatt. Folgen wir dieser Idee, so gilt es, nicht
nur das Lachen in unseren empirischen Daten zu analysieren, sondern auch uns
selbst wahrend der Interpretation: Was ist es, das in unseren Daten oder auch in
unserer Analyse nicht zu ,stimmen‘ scheint, das uns provoziert und uns zum
Lachen bringt?

Bleiben wir noch einen Moment bei der Frage von Lacherlichkeit und Macht.

Dass die Grenze zwischen Normalem und Ausgeschlossenem, dem Vernlinftigen
und dem Irren auf machtvolle Weise durch Lacherlichkeit markiert wird, bringt
uns auch Michel Foucault nah. In seinem Werk Wahnsinn und Gesellschaft
beschreibt er den gesellschaftlichen Umgang mit der Figur des Narren im
Mittelalter. Ich nehme Sie und euch mit auf diesen kleinen gedanklichen Umweg,
auf dem wir erkunden: Welchen Platz hat der Wahnsinn, welche Beziehung hat er
zur Vernunft? Ich nehme Sie und euch mit auf ein Narrenschiff. Im spaten
Mittelalter kultivierte man den Versuch, die kranken, unpassenden, die die
Mehrheitsgesellschaft tiberfordernden Menschen aus dem alltaglichen Raum zu
verbannen. Man verlud sie auf Schiffe, Gbergab sie Schiffern mit Auftrag, sie
soweit wie moglich hinweg zu bringen (vgl. Foucault 2022: 26). Diese tatsachliche
Praxis inspirierte nicht wenige literarische Schopfungen in der Friihrenaissance.
Foucault beschreibt die literarische Figur der Narrenschiffe als ,stark
symbolische Schiffe mit Geisteskranken auf der Suche nach ihrer Vernunft“ (ebd.:
27). Wir sprechen hier von einer Grenzpraxis zur Verdrangung des Wahnsinns, die
sich ihrer flussigen Durchldssigkeit nur halb bewusst ist. Foucault beschreibt
weiter: ,,Wasser und Wahnsinn sind im Traum des abendlandischen Menschen
fiir lange Zeit verbunden“(ebd.: 29).

Der Wahnsinn wird dabei an die zweideutige Figur des Narren gebunden, der
verlacht werden kann. Allerdings erhalt er im kulturellen Bewusstsein einen ganz
spezifischen Platz: Er ,ist bald nicht mehr die vertraute und ldcherliche Gestalt
am Rande, sondern nimmt die Hauptrolle ein, als sei er im Besitz der Wahrheit“
(ebd.). Der Narr wird magisch aufgeladen, beinahe zum Sehnsuchtsort der
Vernunft. Foucault weiter:



»Die Vernunft kann keinen Wahnsinn feststellen, ohne sich selbst in den
Besitzverhéaltnissen in Frage zu stellen. Die Unvernunft ist nicht aulBerhalb
der Vernunft befindlich, sondern gerade in und von ihr umhiillt, [...].“ (ebd.:
351)

Wir lernen: Erst durch die Markierung, durch den symbolisch hergestellten
Abstand, gelingt es der Vernunft, sich selbst zu verorten, eine Gestalt zu
bekommen und ihr Terrain zu markieren. Wenngleich die Gefahr, in den Bereich
des Ungewissen hinein gezogen zu werden, auch durch die groRte Anstrengung
nicht gebannt werden kann.

Kommen wir also zurlick auf den festen Boden, von dem wir nun wissen, dass
auch er nur ein Ufer ist, nah am Wasser und jederzeit von der Flut heimgesucht
werden kann. Kommen wir zurick zum klar umgrenzten Raum der
Forschungswerkstatt. Stellen wir uns einen griinen Tee und ein paar Kekse in die
Mitte.

Wie inspiriert dieser erste Bogen unsere Forschungspraxis? Ganz sicher werden
Sie und werdet ihr schon allerlei gedankliche Bogen um Forschungsethik
gespannt haben. Ist es angemessen, liber, neben, mit und trotz Forschungsdaten
zu lachen? Und wenn ja, Giber welche Daten? Wahrscheinlich werden wir uns aber
auch eingestehen missen: Uber unser Lachen verfligen wir nicht immer. Daher
bleibt festzustellen: Das Lachen kann uns wichtige Spuren zeigen. Es ist unsere
intuitive Reaktion auf den Bruch des Gewohnlichen. In der Rekonstruktion kann
es uns zeigen, wo diese Bruchlinien entlang verlaufen.

Und nicht zuletzt, mit Blick auf Foucaults Uberlegungen, kénnen wir uns fragen,
wie unsere Beziehung zu dem ist, was wir, wenn nicht lacherlich, so doch
lachenswert finden: Es ware eitel zu denken, wir wurden uns lediglich liber etwas
erheben. Noch einmal Foucault: , Die Unvernunft ist nicht auflerhalb der
Vernunft befindlich, sondern gerade in und von ihr umhdillt.“ (ebd.) Wir sollten
uns eingestehen, dass wir im Lachen allzu sehr zeigen, wie sehr wir Teil dessen
sind, das uns zum Lachen bringt, auch wenn wir es vielleicht gern auf Abstand
halten wollen.

Lachen als Kontrollverlust

Und damit komme ich zum zweiten Teil. Wie bereits angedeutet: Auch wenn wir
wissen, dass man nicht lacht, wenn jemand vom Baum fallt — wir verfugen nicht

7



dariliber, ob es uns zum Lachen reizt, nicht darlber, wohin die Phantasie uns
tragt, ob wir uns die Fallende als verungliickte Schwalbe oder als Kartoffelsack
vorstellen. Das Lachen ist ein doppelter Kontrollverlust - einerseits der Anlass
des Lachens; andererseits unsere korperliche Reaktion darauf.

Der Philosoph und Soziologe Helmut Plessner beobachtete das Lachen in
phanomenologischer Art, auch er sammelte und untersuchte Momente des
Lachens und versuchte es in seiner alltaglichen Gestalt zu erfassen. Wenn lhnen
und euch das Lachen bis jetzt noch nicht vergangen ist, so lassen Sie uns also
etwas frohlicher weitermachen, die Welt der Verliese, Anstalten und
Geisterschiffe verlassen. Plessner eroffnet seine Suche ganz alltagsnah mit der
Frage der James-Langschen Affektlehre: ,,Lacht man, weil man frohlich ist, oder
ist man frohlich, weil man lacht?“ Was hat es also mit den Anlassen des Lachens
auf sich — wie wichtig sind sie fiir das eigentliche Lachen? Konnen wir in jeder
Stimmung lachen oder muissen wir uns erst in Stimmung bringen, um zu lachen?

Plessner macht uns mit diesen Gedanken das Lachen als ein durch und durch
leibliches Geschehen begreiflich.

,Wem das Herz im Leibe hlipft“, so Plessner S. 120, ,weil er eine frohe
Botschaft bekommen hat, wer freudig (iberrascht ist durch ein
unerwartetes Geschenk, wer lustig guter Dinge ist, [...] der kann lachen.
Aber sein Lachen ist in Wirklichkeit Jubeln. Es ist jenes unbandige
Ausschwingen in der Stimme, das dem allgemeinen expansiven
Bewegungsdrang der freudigen Bewegtheit folgt. Je unerwarteter, je
Uberraschender das Freude auslésende Ereignis kommt, desto
entfesselnder wirkt es. Hat man es [hingegen] lange und mit Sorge
erwartet, dann kann der Ausdruck der Freude auch ein ganz anderer sein.
Haben wir dann tiberhaupt noch die Kraft, uns freuen zu konnen, so wird
es uns tbermannen und zu Tranen riihren.“

Das Lachen ist — wie das Weinen - eine Entfesselung der freudigen Erwartung. Es
ist gebunden an unsere Haltung zur Welt. Wem das Herz bereits im Leibe hupft,
der und die kann lachen.

Das Lachen als eine Unbandigkeit, reagiert auf die Unordnung, das
Uberraschende in der Welt. Und genau das wollen wir, sind wir nur in der
richtigen Stimmung: Wir suchen den korperlichen Kontrollverlust. ,,Ein selten
guter Witz, eine ungewodhnlich komische Situation, zwingt nicht nur zum Lachen,
sie begeistert, sie ist ein Geschenk des Schicksals.” (Plessner 1993: 121) Und doch

ergotzen wir uns nicht nur am fréhlichen Moment, sondern auch am Gegenteil.
8



»Wer sich etwa in Gefahr begibt, weil der den ,Reiz auskosten* will“, so Plessner
weiter (ebd.: 123), ,,der sucht die Ambivalenz des Kitzels. Wer die Zweideutigkeit,
das Lockere, das Schliipfrige liebt, den nimmt der Reiz der kitzligen Dinge
gefangen.“

Plessner fuihrt hier den Kitzel als eine weitere seelische Regung neben dem
Lachen ein. Er definiert: Die Ambivalenz des Kitzels bleibt sinnlich gebunden,
zum Beispiel an die , Sensation der Gefahr, der zweideutigen Situation“ (ebd.:
125). Das Lachen hingegen entfaltet sich dort, wo ,die Ambivalenz zum
Doppelsinn [wird], zur Mehrdeutigkeit des Komischen und des Witzes, zur nicht
mehr zu bewaltigenden Situation der Verlegenheit und der Verzweiflung.“ Wir
lachen liber das UnverhaltnismaRige. Das Gefangensein. Das Fallen. Im Lachen
akzeptieren wir die Ausweglosigkeit.

Mit Plessner konnen wir das Lachen als einen korperlichen, einen leiblichen
Kontrollverlust verstehen, der auf den Kontrollverlust meines oder eines anderen
Korpers in der Welt reagiert. Werden wir schlieBlich Gberwaltigt, bricht das
Lachen aus uns heraus. Und doch reif3t uns nicht jede Gefahr in den Jubel.

»Nur solche Grenzlagen reizen zum Lachen, die, ohne bedrohend zu sein,
durch ihre Nichtbeantwortbarkeit es dem Menschen zugleich verwehren,
ihrer Herr zu werden und mit ihnen etwas anzufangen. “(ebd.: 170-171)

Mit anderen Worten: Dieser Kontrollverlust sollte sich in gewissen Rahmen
halten. Wenn er so total ist, dass er meine Existenz bedroht, so habe ich nichts
mehr zu lachen.

Kommen wir von hier aus also wieder zur Forschungswerkstatt. Einerseits ist die
Forschungswerkstatt ein handlungsentlasteter Raum, in dem wir uns kunstlich
dumm, oder auch: zu Narren machen. Wir stellen uns der Welt als einem
ungelosten Problem, den Fortlauf des Alltaglichen betrachten wir als etwas
Aulergewohnliches. Wonach suchen wir in unseren Daten? Das wissen wir oft zu
Anfang unserer Suche nicht so recht und doch konnen wir die
Unbeantwortbarkeit dieser Frage zeitweise gut gelten lassen. In der von der
Handlung entlasteten Forschung muss keine Losung fiir Probleme
sozialpadagogischer  Praxis gefunden werden. Vielmehr kann die
Forschungswerkstatt einen Raum des Nicht-Verstehens eroffnen, wir versetzen
uns kunstlich in eine Stimmung der Unbeantwortbarkeit, und gerade diese
konnen die zum Verstehen und auch zum Antworten geneigten Forscher:innen
erheiternd finden, eben weil sie hier und an dieser Stelle keinerlei Antwort haben
und keine Losung sehen.

9



Andererseits, auch dieser Rahmen hat einen Rahmen: Wir sind irgendwann in
zeitlicher Not, zu einer Erkenntnis zu kommen, und diese kann geradezu zu
einem Problem mittlerer existenzieller Notwendigkeit heranwachsen. Die
existenzielle Not, ein Ergebnis zu liefern, wird gerade diejenigen mit befristeten
Arbeitsvertragen und am Ende ihrer Befristungshochstdauer eher den Kopf
verlieren denn befreit lachend forschen lassen.

Weil das nicht lustig ist, komme ich lieber schnell auf Platon zurtick, denn auch er
nahm das Lachen unglaublich ernst - so ernst, dass er es aus der Akademie
verbannen wollte - eine Maxime, der sich zumindest sein Schiler Aristoteles
nicht beugen wollte. Aber ich will nicht abschweifen, also: zurlick zu Platon. Das
Lachen stellt fur ihn das Gegenteil des kontrollierten, disziplinierten und
verniinftigen Weges zu Erkenntnis und Selbsterkenntnis dar. Sie erinnern sich an
die thrakische Magd, die liber den armen Thales von Milet lacht, wie er in die
Sterne blickend kopfliber im Brunnen versinkt. Friedemann Richert fragt sich,
warum die Magd dieser Anekdote ausgerechnet aus Thrakien kommen muss und
vermutet, dass hiermit ein Bogen zu Thrakien als Ursprung des Dionysos-Kultes
geschlagen wird, der als Ursprung der Komaodie gilt. Die Komddie als soziale
Form, lesen wir weiter, ,unterzieht jeglichen Ernst der Lacherlichkeit” (Richert
2009: 25) und es konnte keine groRere Kluft zwischen dem ,aufgeklarten und
verniinftigen Denken und der Komédie geben“ (ebd.). Die Komddie mache ohne
Scham und Kontrolle ,,diejenigen lacherlich, die sich selbst nicht erkennen und
darum irrigerweise meinen, jemand zu sein, der sie in Wirklichkeit gar nicht sind*“
(ebd.: 26). Wie gefahrlich ist, glauben wir Platon, das Lachen als solches fir die
Wahrheitssuchenden! Erst der spatere, vielleicht durch eigene Heiterkeit milder
gewordene Platon gesteht dem Lachen dann doch einen bildsamen Effekt zu, der
es zumindest fir die Komodie als legitim erachtet: Denn gerade der gebildete
Mensch musse ja das Laster kennen, um sich von ihm zu distanzieren (vgl. ebd.:
28).

Ich will von einigem Gliick sprechen, dass Andreas es in der Forschungswerkstatt
so gar nicht wie in der platonischen Akademie hielt und wir nicht heimlich,
trotzdem und oder gar schamhaft lachten, sondern vielmehr durch sein Lachen
inspiriert und angesteckt wurden, uns den Wunderlichkeiten der Subjekte,
erstaunlichen Bildungsprozessen und professioneller Unwissenheit frohlich zu
nahern. Mit Plessner konnen wir hier noch einmal feststellen, dass dies auch
durchaus seinen Sinn hat. Denn erst, wenn wir unseren Leib in die frohliche
Erwartung des Erkennens versetzen, dann werden wir auch lberrascht werden
und wird die Erkenntnis uns aus unerwarteter Richtung vor den Latz springen.

10



Lachen als Distanzierung

Wir kommen zu einer weiteren goldig schimmernden Sinnschicht, die dem
Lachen eigen zu sein scheint: Dem Lachen als Distanzierung. Lachen erhebt uns
von einer Situation und |6st diese Distanznahme zugleich auf. Wir lachen von
ganzem Herzen, Augen und Mund geoffnete Bezugnahme, leiblich-korperlicher
Untergang in das Gegebene, chancenlos, sich dagegen zu wehren. Wie gelingt
und misslingt es, sich im Lachen zu distanzieren, sich die Welt vom Leibe zu
halten und womoglich geradewegs in sie hineinzugeraten?

Erneut Plessner mit der kiirzesten Fassung dessen, worum es geht:

,INurwo ein Verstand ist, kann auch ein Herz sein. “
(Plessner (1941) 1982: 349)

Es geht um nichts Geringeres als die Verbindung zwischen Herz und Verstand,
diese gilt es zu erkunden. Was geschieht also mit uns, wenn wir beben,
schluchzen, gackern, uns nicht halten konnen vor Lachen oder auch: im Weinen
zergehen, aufgelost sind?

Wenden wir uns kurz dem fiir Plessner zentralen Grundbegriff der ,exzentrischen
Positionalitat“ (Plessner) zu: In Plessners Theorie der Geflihle bildet Lachen wie
Weinen einen der ,,beiden Fliigel der Kategorie ,exzentrischen Positionalitat* so
Joachim Fischer (2013: 275).

Wahrend ,exzentrisch“ auf der einen Seite das in Abstand zur eigenen
Positionalitat gelangen, die Fahigkeit des Menschen zur Welt- und
Selbstdistanzierung beschreibt, wird auf der anderen Seite, sozusagen auf der
Nachtseite unseres Daseins die Verruckung, das Entricktwerden und
Entzucktwerden, insgesamt das Exzentrischwerden (ebd.: 275) thematisiert.
Darin gelangt die offene, unfassbare Welt in uns ein und |0st eine nicht
rationalzusteuernde emotionale Resonanz aus (vgl. Fischer ebd.).

Lachen ist ,durchstimmende Angesprochenheit des Menschen als
Ganzem*“(Plessner (1941) 1982: 349) - so Plessner.

Lachen ist Korper, der gluckst und gurgelt. Wer lacht verliert kurz den Halt, ist
Korper, der sich sozusagen selbst ermachtigt, in einer kurzen und kurzweiligen
Freiheit und Leichtsinnigkeit, frohlich in Distanz tretend zu den Selbst- und
Weltverhaltnissen Uberhaupt. Diejenige, die exzentrisch lacht, begreift, ohne zu

wissen, er-greift Distanz, vielleicht die Flucht vor den Verhaltnissen und ist
11



zugleich ganzlich ergriffen, hineingezogen in die ,unfassbar offene Welt“. Lachen
ist drum immer beides: Distanz und Resonanz.

Wie geschieht uns, bzw. ,,Korper® dieses? Was kitzelt so, dass wir lachen? Es liegt
nicht in der Natur der Sache und Lachen ist kein Reflex, sondern eine hochgradig
sinnbezogene, spezifisch menschliche Korperreaktion, die auf eine meist kleine,
aber sehr akute Krise des Geistes antwortet. Helmut Plessner:

»Gemeinsam ist Lachen und Weinen, dass sie Antworten auf eine
Grenzlage sind - (sie sind, KS. & L.J.) Krisenreaktion mit
Antwortcharakter.“ (Plessner (1941) 1982: 378)

Etwas gerat in den Blick der heiteren Forscherin, wird absurd, ,grenzlagig”,
verriickt, Uberraschend freudvoll, einfach saukomisch! Was geht vor sich, wenn
den sinnhaft orientierten Menschen - zumal den ernsthaft Forschenden -
kurzfristig der Boden unter den FliRen weggezogen zu sein scheint und durch das
Lachen eine , Krisenreaktion mit Antwortcharakter” evoziert wird? In der Krise
des Geistes, so Plessner, der ,unausgleichbare(n) Mehrsinnigkeit der
Ankniipfungspunkte® (Plessner, (1941) 1982: 378), springt der KOrper sozusagen
kurzfristig ein, so dass sich das Gleichgewicht wiederherstellt, an welches wir uns
neu sinnvoll anschlieRen konnen: Die Korperreaktion Lachen hat einen
uberzeugenden Antwortcharakter.

Danke, Korper!

In seinen Uberlegungen zu den ,Anldssen des Lachens® widmet sich Plessner -
neben dem Witz, dem Scherz, der Verlegenheit, dem Kitzeln und Spielen — auch
der Komik eine Analyse, die uns fur die Frage des heiteren Erkennens noch etwas
weiterfihren kann. Er argumentiert fur das Dazwischen des Komischen, was sich
weder dem Verstand noch dem Gefiihl zuordnen lasst. Das Viel- und
Uneindeutige, der doppelte Boden des Komischen, ,liegt (..) nicht in der
rationalen Sphare, er scheint nur in sie hinein“(Plessner (1941) 1993: 145).

Es lasst sich drum gar nicht so leicht klaren, warum manche Menschen etwas
geradezu totwitzig finden und andere betreten schweigen. Die Gabe des Humors,
die Entdeckung des Komischen ist kein rational, logisch oder asthetischzu
vereindeutigender Konflikt zwischen ,wahr und falsch“ oder ,gut und bose“,
,Schon und hasslich® (vgl. Plessner (1941) 1993: 146). Neben dem
Widerspruchlichen, Mehrsinnigen braucht es etwas Weiteres, damit uns etwas
zum Lachen bringt: Plessner beschreibt es als Bindung oder auch Anziehung, die

12



in einer ,distanzlosen Sachverhaftung” (Plessner (1941) 1982: 345) liegt. Die
Distanznahme im und durch das Lachen erfolgt gegen eine geradezu magische
Anziehung, die etwas auf uns auslibt. Ich zitiere Plessner:

»Die Ablosung, die im Lachen sich anzeigt - im Lachen quittiert der
Mensch die jeweilige Situation, d.h., er bestatigt sie und er durchbricht sie
- geschieht gegen einen Widerstand. Nur dieser Widerstand erklart die
Spannung, die sich im Lachen [6st und der wiederum ist auf die Bindung
bezogen, welche die Situation auf den Mensch auslibt. Sie halt ihn fest und
verwehrt ihm zugleich jede Moglichkeit der Ankniipfung. (..) Ambivalenz,
Mehrdeutigkeit, Mehrsinnigkeit, Sinniiberkreuzung sind auf diesen
Antagonismus zwischen Bindung und Unbeantwortbarkeit bezogen.“
(Plessner (1941) 1993: 171).

Wenn das Mehrsinnige, Unerklarliche uns gleichgultig oder vollig fremd und
unverstandlich ist, lachen wir nicht, sondern harren der Dinge, die uns wieder in
vertrautes, sicheres Gelande bringen.

Das heifdt auch, nicht lachen konnen, wenn andere lachen, schlieft aus und
verweist auf die eigene Unverbundenheit mit dem, was allen anderen komisch
erscheint. Und das konnte auch heilten: Wer hermeneutisch forscht, hat viel zu
lachen. Da doch hier die deutende Einlassung auf per se fremde Welten das
Potential besitzt, die Forschenden hineinzuziehen, sich in Einsichten und
Hinsichten verwickeln zu lassen und zugleich durch reflexive, in Distanz
bringende Interpretationsschleifen, deren Mehrdeutigkeiten in den Griff zu
bekommen sind.

Erneut, wir kichern bereita leise ob der vielen Faden und Fadchen, Verwicklungen
und Schleifen, die sich in unseren Ausschweifungen finden: Was passiert in einer
Forschungswerkstatt, in der bei griinem Tee und guter Schokolade gelacht wird?

Ganz leichthin gesagt: Eine Entlastung von der Zumutung der Sinn-Ordnung
anderer Welten, die sich im Material, im Sprechen der anderen prasentieren, ein
in Distanz gehen und den Resonanzen des Herzens folgendes, im und durch
Korper erfasstes Nicht-Begreifen, ein sich selbst in ein Verhaltnis setzen zu den
Sinnhaftigkeiten und Widersinnigkeiten des Lebens und Erlebens, der
Selbstdeutungen anderer, in ihrer Positionalitat verstrickten, liber diese selbst
hinaus gehende Subjekte, ein ganz Hineingenommen, Angesprochen sein in
einer Situation und zugleich eine Distanznahme hierzu, eine glucksende oder

13



schallende ganz in und durch Korper ausgeatmete Loslosung von der Verhaftung,
von der Bindung, die das Unbeantwortete in uns erzeugt.

Liegt darin bereits Erkennen? Verstehe ich anderes, gar mehr, indem ich lache?
Wie gelingt es dem, was mich erheiterte, mich hineingezogen hat in die offene
Welt, Erkenntnis abzugewinnen? Was braucht es, um im Lachen zu erkennen?
Vermutlich das Nachdenken, Sprechen dariber, was es ist, das was mich zum
Lachen brachte. Ware es fiir die jeweilige Forschung selbst zu erkunden, was das
fur Spharen und Sinnsplitter sind, die zum Lachen fuhren? Oder ware das
womoglich ebenfalls ein lacherlicher Versuch einer einseitigen rationalen
Einhegung des Lachens, der nur misslingen kann? Plessner selbst bleibt
skeptisch, wie weit unser Erkennen hier reichen kann. Seine trostlichen Worte
hierzu:

»Gabe es fir die Ambivalenz des Komischen einen adaquaten und
erschopfenden begrifflichen Ausdruck, dann wére dem Komischen die
Essenz|[...] genommen. Zum Lachen ist es ja nur, weil wir nicht damit fertig
werden. “(Plessner (1941) 1993: 144)

Verlassen wir nun frohlich Helmut Plessner und schweifen zu weiteren
gedanklichen Moglichkeiten, um mit dem Lachen erneut nicht wirklich fertig zu
werden.

Der Soziologe Erving Goffman darf an dieser Stelle meines Sprechens
selbstverstandlich nicht fehlen, lieber Andreas! Er beschreibt Lachen als eine
Modulationsform, die den Sinnzusammenhang einer Situation grundlegend
verandern kann. Lachen transformiert das, was die Teilnehmer:innen einer
Situation als wirklich  verstehen. Fur die Forscheriinnen einer
Forschungswerkstatt hat Goffman einen wichtigen Hinweis:

»Man kann sich mit zwei Seiten des Vorgangs beschaftigen. Eine ist die
innerste Schicht, in der sich ein dramatisches Geschehen abspielen kann,
das den Beteiligten gefangen nimmt. Die andere ist die aulSerste Schicht,
gewissermalien der Rand des Rahmens, der uns sagt, welchen Status das
ganze eigentlich in der dulBeren Welt hat, wie kompliziert die Schichtung
nach innen sei.“ (Goffman (1977) 1996 : 96)

Im Lachen verandert sich der soziale Status des Gesagten, Gehorten, Gesehenen.
Im Rahmen einer Interpretationssituation wird das Material bereits durch das
gemeinsame Sprechen lber den Text moduliert, durch das Lachen entsteht eine

14



weitere dulRere Rahmenschicht. Liegt hierin ein Potential der Erkenntnisbildung
zu der Frage, welchen Status das Ganze, hier die Forschungsdaten, eigentlich in
der Welt hat? Die Verschiebungen oder im urspriinglichen Wortsinn Humor:
stattfindende Verfliissigungen sozialer Wirklichkeit sind - diese These sei hier
gewagt - fur das Erkennen dessen, was die ,innerste Schicht“, das womoglich
,dramatische Geschehen“, welches ,die Beteiligten gefangen nimmt“,
mindestens hilfreich.

In der Goffman‘schen Analyse wird gelacht, weil etwas plotzlich ,,aus dem
Rahmen fallt“ und eine neue Rahmung der Situation erforderlich wird. Es geht
um das meist sehr erfolgreiche Bemuhen aller Beteiligten, durch das Lachen
einen reibungslosen Ablauf einer Situation zu erreichen. Das Komische entsteht
insbesondere auch dann, wenn zwei, nicht miteinander zu verbindende, vollig
inkompatiblen Rahmungen gleichzeitig erhalten bleiben.

Der Meister dieser Komik schlechthin ist - wer wisste es besser als du, lieber
Andreas - Loriot (vgl. Kotthoff 2024: 225ff.). Wir sagen nur: Zwei sich fremde
Herren sitzen ohne Wasser in einer Badewanne:

Miller-Ludenscheidt: , Die Ente bleibt draufen!“

Kloebner: ,Herr Miiller-Liidenscheidt, ich bade immer mit dieser Ente.
Muller-Ludenscheidt: ,,Nicht mit mir.“

Kloebner: ,Ich kenne Sie ja erst seit heute.”

Miller-Lidenscheidt: ,,Wenn Sie die Ente hereinlassen, lasse ich das Wasser
heraus.”

Kloebner: ,,Das sind wohl die Erpressermethoden lhrer Gangsterfirma.“
Miuller-Ludenscheidt: ,,Herr Doktor Kloebner!“

Kloebner: ,Herr Miiller-Liidenscheidt!“

Muller-Ludenscheidt: ,,Akademiker wollen Sie sein? Ha.“

Kloebner: ,Also, was ist jetzt?“

Miiller-Lidenscheidt: ,Ich lasse das Wasser heraus, wenn Sie die Ente
hereinlassen.”

Kloebner: ,Ich nehme meine Ente herein.

Muller-Lidenscheidt: ,Wo ist der Stopsel?“

Kloebner: ,Sie sitzen drauf. Wissen Sie eigentlich, dass viele Menschen
uberhaupt kein Bad besitzen?“

Miiller-Lidenscheidt: ,,Ach, Sozi sind Sie wohl auch noch?*

Kloebner: ,Herr Miiller-Liidenscheidt!“

Miuller-Ludenscheidt: ,,Herr Doktor Kloebner! Also lassen Sie die Ente in
Gottes Namen herein.”

15



Kloebner: ,Nein, mit lhnen teilt meine Ente das Wasser nicht.“ (Loriot (1978)
2007)

Ich fasse den Wasserstand unserer Fremdwanne zusammen:

Lachen als Distanzierung ist auch immer eine Form der situativen und
hochgradig spontanen Einlassung, der Resonanzklange des Herzens, mit der -
wenn man sich im Lachen versteht, was sich - so Plessner - ,aus der
Zugewandtheit des Lachenden zur Gemeinschaft erklar(t), da er Mitlachen
braucht, um seines Lachens ganz froh zu werden“ (Plessner (1941) 1993: 175)
- ein gemeinsames, die Welt anders begreifendes Verstandnis erzeugen lasst, ein
spontanes, zunachst nur vorribergehendes Gleichgewicht in der Sinnordnung
der Anwesenden hergestellt werden kann. Der durch die sich ihm offenbarende
,unausgleichbare Mehrsinnigkeit® erfasste ,Geist in Krise“ wird im sich
schuttelnden Korper sichtbar, dem Ergriffen sein, dem Herausplatzen. Er
beruhigt sich sozusagen im und durch Lachen, und findet ein neues
Gleichgewicht, vielleicht auch eine neue Moglichkeit der Anknupfung an eine
Sinnordnung.

Der Bremer Kulturwissenschaftler und Komikforscher Rainer Stollmann fasst es
wunderbar so zusammen:

»Lachen ist die Nichtanerkennung der Zusammenhangslosigkeit oder
Sinnlosigkeit. Es ist das Beharren auf Zusammenhang, auch wenn viel
oder alles dagegen spricht.“(Stollmann 1997: 65)

Ausblick

Ein vorlaufiger Schluss: Was konnen wir tUber das Lachen, was kdnnen wir auch
mit Lachen erkennen? Gibt es eine Kunst des heiteren Erkennens oder macht es
uberhaupt Sinn, dass wir uns mit dem Lachen in der Forschung
auseinandersetzen?

Wenn sogar der eingangs zitierte kluge Denker Adorno in seinen seminaristischen
Ubungen vermutlich scheiterte, bleibt das Unterfangen, das Lachen in Vernunft
und Methode zu erkennen, ein Wagnis. Was aber bringt uns das ganz praktische
Lachen im Versuch um seridse, intersubjektiv nachvollziehbar Forschung, die
sich ganz sicher nicht lacherlich machen will?

16



Von unserem Umherschweifen durch das philosophische und soziologische
Gelande nehmen Sie, nehmt ihr, vielleicht mit, dass dem Lachen der Zug des
machtvollen Lacherlich-Machens anhangt. Dass es uns also anzeigt, wo etwas die
gute Ordnung und das Feld des Erwarteten verlasst. Es ist ein Kontrollverlust, der
uns bebend mitnimmt in die Einsicht der unkontrollierbaren Welt. Mit dieser
Erkenntnis in unsere Daten zu blicken, zeigt uns, dass Lachen die notige Distanz
zu unseren Forschungsdaten schafft und somit recht eigentlich als Bedingung
der Erkenntnis scheint. Mit dem forschenden Lachen konnte eine kleine,
befreiende Subversion einhergehen, die anderes in den Daten zum Vorschein
bringt, das Dahinterliegende, Versteckte, welches den herrschenden und
offiziellen ~ Wirklichkeiten  verborgen bleibt, ihnen vielleicht sogar
widerspricht. Das ware eine wahrhaftige Erkenntnis: Wenn sich das
Ausgegrenzte, Tabuisierte, Unterdriickte in das Licht der Wahrheit hervorlachen
lieRe!

Aber von solcherlei methodischer Technokratie sind wir mit dir, lieber Andreas,
selbstredend ganz weit entfernt. Wir bleiben dem Diktum, dass jeglicher
Methodenzwang zur ernsthaften Selbstverdummung fiihren kann, treu. Und es
ware doch in der Tat lachhaft, zu meinen, man konne beim sich Hinschmeifien
vor Lachen, in diesem Momentum einer zum Abgrund ziehenden korperlich-
leiblichen Bewegung, eine kuhle, methodisch abgesicherte erkenntnisleitende
Ubersicht gewinnen.

Bleiben wir also bescheiden und groflenwahnsinnig zugleich, ganz wie es sich fur
Lachforscher:innen gehort. Weinen wir dem Lachen mit Andreas einige Tranen
nach und sind doch frohlich, uns mit dir, lieber Andreas, liber deine neuen
baldigen Freiheiten zu freuen. Es bleibt ein verheiflungsvolles Ratsel, auf die
erhebenden Stunden in der Forschungswerkstatt zurlick zu schauen: Was — um
alle Welt - nur war so ungemein erheiternd?

Und wir hoffen natiirlich sehr, einfach um uns unserer selbst in den zerflieRenden
Gedankenstréomen zu versichern, in Rekurs auf Odo Marquart (1993: 15), dass das
Lachen nicht,

»das Storende gegeniiber der Vernunft” ist, sondern vielmehr Zitat: ,der
Modellfall dessen, was Vernunft ist, denn die Vernunft - die merkende
Vernunft - macht just dasselbe. Namlich, bemerken dessen, was auch noch
ist, noch dazugehért; also: mehr sehen und (lberblicken als der
Unvernliinftige“

17



Bleiben wir dann auch weiterhin ganz entgegen der allgemeinen Auffassung der
nuchternen und stets ernsten akademischen Vernunft hochst verniinftig, lachen
und weinen wir mit Leib und Seele zu allem, ,was auch noch ist, noch
dazugehort.“ Das wiinschen wir dir und uns allen hier, ganz im Ernst.

Wir werden das ganz besondere Lachen mit dir, lieber Andreas, schlicht nicht zu
fassen bekommen. Es ist ein liminales, gleichsam geheimnisvolles Ereignis.

In diesem Sinne wiinschen wir dir ganz herzlich, einen wundervollen Ubergang in
andere, aulReruniversitare Heiterkeiten, eine lachende Transformation mit ganz

eigenen Erkenntnissen.

Vielen Dank fiir eure und lhre Aufmerksamkeit!

18



Literatur

Bergson, Henri (1993) [1900]: Lachen (Auszug). In: Dietzsch, Steffen (Hrsg.),
Luzifer lacht. Reclam Leipzig, S. 33-69.

Dietzsch, Steffen, Marquard, Odo (1993): Einleitung. "Das Lachen ist die kleine
Theodizee." Odo Marquard im Gesprach mit Steffen Dietzsch In: Dietzsch, Steffen
(Hrsg.), Luzifer lacht. Reclam Leipzig, S. 8-21.

Foucault, Michel (2022) [1961]: Wahnsinn und Gesellschaft: eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft. 25. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1996) [1977]: Rahmenanalyse. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W. (2006) [1944]: Dialektik der Aufklarung.
Philosophische Fragmente. Frankfurt am Main: Fischer Wissenschaft.

Kant, Imanuel (1790) [1977]: Werke in zwolf Banden. Band 10, Frankfurt am Main:
Fischer Wissenschaft.

Kotthoff, Helga (2024): Loriot, sein elaborierter Code, Gender und die Komik der
Seitenkicks. In: Bers, Anna; Hillebrandt, Claudia (Hrsg.), Loriot und die
Bundesrepublik. Berlin, Boston: De Gruyter, S. 221-236.
https://doi.org/10.1515/9783111004099-017

Loriot: (2007): Herren im Bad und sechs andere dramatische Geschichten. Zirich:
Diogenes

Marquart, Odo (1993): Einleitung. Das Lachen ist die kleine Theodizee. Ode
Marquart im Gesprach mit Steffen Dietzsch. In: Dietzsch, Steffen (Hrsg.), Luzifer
lacht. Reclam Leipzig, S. 8-21.

Plessner, Helmut (1993) [1941]: Anlasse des Lachens. In: Dietzsch, Steffen (Hrsg.),
Luzifer lacht. Reclam Leipzig, S. 119-175.

Plessner, Helmut (1982) [1941]: Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der

Grenzen men- schlichen Verhalten. In: Ders., Gesammelte Schriften Bd. VII,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 201-387.

19



Plessner, Helmut (1940): Das Problem vom Lachen und Weinen. Tijdschrift Voor
Philosophie, 2(2/3), 317-384. Abgerufen am 23.06.24:
http://www.jstor.org/stable/40878780

Richert, Friedemann (2009): Kleine Geistesgeschichte des Lachens. Darmstadt:
WBG.

Ritter, Joachim (1993) [1940]: Uber das Lachen. In: Dietzsch, Steffen (Hrsg.),
Luzifer lacht. Reclam Leipzig, S. 92-118.

Schorle, Eckart (2003): Das Lach-Seminar. Anmerkungen zu Theorie und Praxis
bei Adorno. WerkstattGeschichte 35, Ergebnisse Verlag, Hamburg, S. 99-108.

Stollmann, Rainer (1997): Groteske der Aufklarung. Studien zu Natur und Kultur
des Lachens. Stuttgart: M und P, Verlag fur Wissenschaft und Forschung.

20



	Die Kunst des heiteren Erkennens: Vom (Un-)Sinn des Lachens in der Forschungswerkstatt
	Lisa Janotta (Universität Osnabrück) Kirsten Sander (Hochschule Bremen)
	Unbehagen der Lächerlichkeit: (Aus-)Lachen und Macht
	Lachen als Kontrollverlust
	Lachen als Distanzierung
	Ausblick
	Literatur


